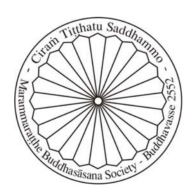
## Suttantapiṭake Khuddakanikāye

Khuddakapāṭhapāḷiyā saṁvaṇṇanābhūtā Bhadantamahābuddhaghosattherena katā

# Paramatthajotikā nāma

# KHUDDAKAPĀŢHAŢŢHAKATHĀ



### Romanized from Myanmar version published in 1968

© Buddhasāsana Society

### Atthakathā Series 20

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs
Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| ς. | 71  | T | λ | 71  | $\Gamma$ | v |
|----|-----|---|---|-----|----------|---|
| 7  | 7.1 | г | v | , , | ι.       | v |

|            |            |          |     |          |        | VOW.   | ELS          |                   |       |        |      |       |                   |
|------------|------------|----------|-----|----------|--------|--------|--------------|-------------------|-------|--------|------|-------|-------------------|
| න <b>ව</b> | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū  |        | e e  |       | သ ၀               |
|            |            |          | CO  |          |        | TS W   |              |                   | EL "A | ,,     |      |       |                   |
|            |            | က        | ka  | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha    | c na   |      |       |                   |
|            |            | o (      | ca  | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa    | p_ña   |      |       |                   |
|            |            | •        | a   | _        |        | ခု da  |              |                   |       |        |      |       |                   |
|            |            |          |     |          |        | з da   |              |                   |       | •      |      |       |                   |
|            |            | οĮ       | oa  | o p      | ha     | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha    | မ ma   | ı    |       |                   |
| ω y        | a c        | ra ra    | ∾ . | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h   | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|            |            |          |     |          |        | IN CO  |              |                   |       |        |      |       |                   |
| _o .       | _1 = ā     | <u> </u> | i . | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a   | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka       | ကာ ka      | ā ကိ     | ki  | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū     | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha      | อ์ khā     |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      | බේ kh |                   |
|            |            |          |     | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS   |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka  |            | င်္ဃ ṅgl | ha  | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l     | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh    | a          | g cca    |     | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |       | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya     |            | g cch    | a   | a        | s init | a      | နှီ<br>တ     | nta               |       | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri     |            | g jja    |     | a        | ទ  nha | a      | 8            | ntva              |       | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla      |            | g jjha   | l   | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |       | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva      |            | ည ñña    | a   | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |       | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya    | L          | ə ñha    |     | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |       | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva     |            | g ñca    |     | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -     | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga      |            | නූ ñch   | a   | 0        | g tra  |        | 8            | nna               |       | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha     |            | g ñja    |     | <u> </u> | dda    |        | နျ           | nya               |       | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya      |            | g ñjha   | a   | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |       | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra      |            | ş tta    |     | ब        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |       | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka   |            | g ttha   |     | િલ       | dra    |        |              | ppha              |       | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha     |            | ð qqa    |     | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |       |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga      |            | ~        |     | J        |        |        | •            |                   |       | -      |      |       | <br>              |
|            |            | Э        | J   | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈     | 6      | 0    |       |                   |
|            |            | 1        | 2   | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8     | 9      | 0    |       |                   |

#### Nidānakathā

Sirimatā amhākam Buddhena Bhagavatā Arahatā Sammāsambuddhena sakalalokapatthaṭamahākaruṇāsinehasiniddhahadayena sabbattha appaṭihatasabbaññutānāvaraṇādiñāṇobhāsasamujjalitena sanarāmaralokagurunā sadevakassa lokassa atthāya hitāya sukhāya dhammo ca vinayo ca desito paññatto, so pariyattipaṭipattipaṭivedhavasena vibhattesu tīsu saddhammesu pariyattisaddhammo nāma, tadeva ca sāsanaṭṭhitiyā pamāṇam, satiyeva hi tasmim itare uppajjanti, nāsati, vuttañhetam Aṅguttaratthakathāyam— (Aṁ-Ttha 1. 72 pitthe)

"Suttantesu asantesu, pamuṭṭhe vinayamhi ca. Tamo bhavissati loko, sūriye atthaṅgate yathā.

Suttante rakkhite sante, paṭipatti hoti rakkhitā. Paṭipattiyaṁ ṭhito dhīro, yogakkhemā na dhaṁsatī''ti.

Teneva ca saddhammaciraṭṭhitikāmino theravarā Mahākassapādayo pariyattisaddhammasaṅkhātaṁ Tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ saṅgītimāropetvā Buddhasāsanaṁ saṁrakkhiṁsu, taṁkālikā ca rājāno saddhammābhivuddhikāmā tesaṁ saṅgītikārānamanubalappadānena sahāyattamupāgamuṁ.

Tathā hi catūhādhikatimāsaparinibbute Bhagavati Mahākassapattherappamukhehi pañcahi arahantasatehi Rājagahe **paṭhamā dhammasaṅgīti** katā rañño Māgadhassa Ajātasattuno visesānuggahamādāya.

Vassasataparinibbute ca Bhagavati Mahāyasattherappamukhehi sattahi arahantasatehi Vesāliyam **dutiyā dhammasangīti** katā, tadā ca Kālāsoko mahīpati tesam sahāyattamupāgato.

Tathāgataparinibbānato pana dvinnam vassasatānamupari pañcattimsatime vasse Mahāmoggaliputtatissattherappamukhehi arahantasahassehi Pāṭaliputte tatiyā dhammasaṅgīti katā sakalalokapatthaṭayasassa Dhammāsokassa bhūpatino niratisayānuggaham laddhāna.

Sammāsambuddhaparinibbutito pana catunnam vassasatānamupari paṇṇāse vasse Laṅkādīpe Vaṭṭagāmaṇirājino kāle Mātulajanapade Ālokaleṇe catutthī dhammasaṅgīti katā pañcahi arahantasatehi Mahādhammarakkhitattherappamukhehi, yā loke "potthakāropanasaṅgītī"ti pākaṭā.

Buddhavasse pana catussatādhikadvisahassānamupari pannarasamasankhyam sampatte imasmimpi Marammaraṭṭhe Mindonnāmassa mahādhammarājino kāle Mandalay itipākaṭe Ratanāpuñjanagare pañcamī dhammasangīti katā catussatādhikadvisahassattherehi Dakkhiṇārāmavāsītipiṭakadharabhadantajāgarattherappamukhehi tasseva rañño anavasesānuggahamādāya, yā loke "selakkharāropanasangītī"ti vuccati.

Ittham sudam Buddhassa Bhagavato sāsanam iddhanceva hoti phītanca vitthārikam bāhujannam puthubhūtam yāvajjatanā.

Cirakālato panetam Buddhavacanam lekhaparamparāya ceva muddaņaparamparāya ca anekakkhattum parivattiyābhatam na sakkā dāni vattum "paṭhamadutiyatatiyādisaṅgītimāropitākāreneva sabbaso parisuddhan"ti, aññadatthu panādhunikapotthakesu saṁvijjamānehi kehici pamādalekhādisañjātakhalitādhikaparibhaṭṭhapāṭhehi malīnamevetam, tathā hi nānādesiyapotthakesu aññamaññam saṁsandiyamānesu anekā visadisapāṭhā dissanti.

Tatoyeva ca Buddhavacanassa suparisuddhabhāvakāmino mahātherā sasatthantarapiṭakattayakovidā dhammavinayaṁ vācentāyeva te khalitādhikaparibhaṭṭhapāṭhe disvā evaṁ samacintesuṁ kathesuṁ ca—

"Advayavādino suparisuddhavacanassa tassa Bhagavato pāvacanam advayam suparisuddham nimmalamevassa, imesu pana pāvacanapotthakesu aññamaññam visadisā ceva aparisuddhā ca pāṭhā dissanti, nissamsayam kho ayameva mūlapāṭho, yo nesam yuttisampanno, tadañño pana pamādalekhapāṭhoyeva, tādisā ca dissanti ādhunikapāvacanapotthakesu kismiñci kismiñci thāne.

Kāmañcetedāni na tāva bahutarā, yāva yathābhūtam Pāļiyā attham paṭisedheyyum, etarahi pana asodhiyamānā te gacchante gacchante

kāle bahutarā bahutarā jāyeyyum, tamkālikā ca pacchimā janā te sodhetum asamatthā yathādhippetam Pāļiyā attham na sammā jāneyyum, evamete saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvatteyyum.

Vuttam hetam **Anguttaranikāye**— (Am 1. 60 pitthe)

'Dveme bhikkhave dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattanti, katame dve, dunnikkhittam ca padabyañjanam attho ca dunnīto, dunnikkhittassa bhikkhave padabyañjanassa atthopi dunnayo hoti, ime kho bhikkhave dve dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattantī'ti.

Yamnuna mayam te sodhetva nimmalam parisuddham Buddhavacanam sampatiṭṭhāpeyyāma, tadassa saddhammaciraṭṭhitiyā bahujanahitāya bahujanasukhāya ca, tam pana na sukaram sampādetum aññatra dhammikarājūnamanuggahenā"ti.

Sā panāyam kathā patthaṭā sādhujanaparamparāya, sutā ca U Nu nāmadheyyaggamahāmaccappamukhehi Marammaraṭṭhissarehi, sutvāna te evam samacintesum sammantayimsu ca "na kho panetam amhākam patirūpam, ye mayam pubbakehi dhammikehi dhammarājūhi samanuggahitassa Buddhasāsanassa parihānikāraṇam passamānāyeva ajjhupekkhitvā appossukkā vihareyyāma, yamnūna mayam sāsanopakārupāye sampādetvā visesato ca ādhunikapāvacanapotthakesu dissamāne samsayaṭṭhānīye pamādalekhapāṭhe samsodhetukāmānam mahātherānam ajjhāsayam paripūretvā Buddhasāsanam anuggaṇheyyāmā"ti, atha te sabbepi sāsanānuggahāya katasanniṭṭhānā ahesum.

Anuggahitukāmehipi ca tehi na sakkā āṇāya kātuṁ vinā mahājanacchandasañjātopadesena, mahājanappatinidhibhūtā hi etarahi Marammikā rājāno, upadeso ca santhāgārasamitiyaṁ mahājanappatinidhibhūtānaṁ matisajīvānaṁ chandeneva samuppajjati, tasmā Buddhasāsanānuggahāya santhāgārasamitiyaṁ ekaṁ dhammupadesaṁ paññāpetvā Buddhasāsanasamiti nāma mahāsamiti samuṭṭhāpitā. Tassā kho pana samitiyā sabhāpati hoti *Thado*sirīsudhammopādhidhārī *Sir* U Thwinvhayo mahāseṭṭhi, upasabhāpati pana *Thado*sirīsudhammopādhidhārīyeva U Thein Maungvhayo padhānaḍḍavinicchayamandiramhi mahākkhadassādhipati, sabbakammavidhāyako pana

hitadharo *Thado*mahāsaresīthūpādhiko **U Chan Htun**vhayo upadesikādhipatipadhānanītivedimahāmantī. Bhaṇḍuppādako pana raṭṭhissarānaṁ patinidhibhūto **U Win** nāmadheyyo sāsanatthānikamahāmatto.

Atha te Buddhasāsanasamitikā "yāyeva kho panatthāya samuṭṭhāpitāyam samiti, tadatthamidāni visesato kāhāmā"ti Marammaraṭṭhebhipākaṭaguṇasamudayasamudite tattha tattha padhānanāyakabhūte paropaṇṇāsamahāthere dīghadassino nimantiya evamārocesum "ayam bhante amhākam Buddhasāsanamahāsamiti Buddhasāsanānuggahatthāyeva raṭṭhissarānam dhammupadesena samuṭṭhāpitā, sacedāni bhante pubbe viya dhammasaṅgītim katvā sāsanam paggaṇhitum yujjeyya, mahātherā ca tathā kātumiccheyyum, vissatthāva bhante karontu, mayam tattha kāyañāṇapaccayabalehi niravasesam byāvaṭā bhavissāmā"ti.

Atha kho te mahātherā "dhammasaṅgītiṁ karissāmā"ti katasanniṭṭhānā evaṁ pativedesuṁ "kattabbāyevesā dhammasaṅgīti, nesā na kattabbā, tasmā mayaṁ dāni piṭakapotthakāni pañcamasaṅgītisilālekhāya samānetvā tāniyeva sarīraṁ katvā Pāḷisaṁsodhanapubbaṅgamaṁ dhammasaṅgītiṁ kassāma, yāya ādhunikapotthakesu paramparāparivattanavasena sañjātā pamādalekhapāṭhā ca nirākarīyissanti, visodhitañca suparisuddhaṁ pāvacanamūlaṁ labhitvā taṁ muddāpetvā sakalaloke nānāraṭṭhesu nānādesesu byāpanavasena Buddhasāsanassa ciraṭṭhiti ca sādhiyissati, sabbe ca Theravādikā raṭṭhā Marammaraṭṭhasahitā ekato hutvā Buddhasāsanaṁ abhūtapubbapaggahena paggaṇhituṁ labhissanti, sā ca purimikā pañca saṅgītiyo upanidhāya chaṭṭhasaṅgīti nāma bhavissati, tañca sabbaṁ bhavissati bahujanahitāya bahujanasukhāya atthāya hitāya sukhāya devamanussānaṁ, bahūni panettha āvassakakiccāni paṭikacceva samādapetabbāni tumhākamāyattāni, tasmā saṅgītikālavavatthānādikiccaṁ tumhākaṁyeva bhāro hotū"ti.

Atha te Buddhasāsanasamitikā sāsanapālakānam mahātherānam chandañca ruciñca samādāya ovādañca sirasā sampaṭicchitvā therānam ceva attano ca kattabbakiccānam pariniṭṭhānasamayam sallakkhetvā "ayam chaṭṭhasaṅgīti Sammāsambuddhaparinibbānato catussatādhikānam dvinnam vassasahassānamupari

V

aṭṭhanavutime vasse vesākhapuṇṇamito paṭṭhāya ārabhitabbā, dve ca vassāni kattabbā, pañcannaṁ ca sāsanavassasahassānamupaḍḍhavasse vesākhapuṇṇamiyaṁyeva pariniṭṭhāpetabbā"ti saṅgītikālaṁ vavatthapesuṁ.

Tato paṭṭhāya ca te punappunam sannipatitvā sammantayitvā saṅgītiyā pubbakiccesu nirantaram byāvaṭā honti, "mahantam kho Jinasāsanam mahatiyāyevetam pūjāya pūjanīyan"ti mantvā tehi kārāpitāni mahantamahantāni sāsanamandirāni, tattha saṅgītim kurumānassa bhikkhusamghassa sukhasannisajjattham sannipātaṭṭhānabhūtam mahantam saṅgītimandiram Yangon nāma rājadhāniyam Sirīmaṅgalatthale Kaba Aye (Lokasāma) nāmakassa cetiyassa āsanne selapabbataguhāvesena kārāpitam tibhūmakam pāyaso silā-iṭṭhakāyomayam, evam mahantampetam ekasamvacchareneva pariniṭṭhāpitam iddhiyā maññe nimmitam, tañca bahi ṭhatvā apekkhattam sayamjātaselapabbato viya dissati, anto pavisitvā olokayatam pana olokitolokitaṭṭhānato dassanīyam pāsādikam ramaṇīyam atittikarameva hutvā devavimānamiva khāyati. Tassa panāvidūre aḍḍhateyyānam saṅgītikārabhikkhusahassānam nivāsappahonakā cattāro iṭṭhakamayā mahāpāsādā ceva iṭṭhakamayāyeva bhojanamahāsālā ca mahāsīmāpāsādādayo ca muddaṇayantasālā ca tatheva kārāpitā.

Mahātherāpi ca "saṅgītikiccam nāma therādheyyam, therānam ovādeneva kattabbam, na vinā tena, tasmā bhikkhusamghassa ceva upāsakānañca sabbampi sangītipatibaddhamovādam dātum bhavitabbamettha ovādadāyakasamghasabhāyapī"ti Marammaratthadhajūpame aggamahāpanditopādhidhārino ca ratthovādācariyasammate ca ratthavinayadharasammate ca aññe cābhipākatagarubhāvanīyādigunaganasamanginoti parosatam nāyakamahāthere uccinitvā "chatthasangītiovādācariyasamghanāyakasabham" nāmekam padhānamahāsamghasabham patitthāpesum, te ca nāyakamahātherā Sambuddhavacanaratanākarapārage vividhasatthantaragahanāsangacārine therānuthere pañcavīsatimatte samuccinitvā "chatthasangītidhurandharasabhā"ti ca sammannitvā tassā sabhāya bhāram niyyātesum sabbāni sangītipatibaddhakiccāni samvidahitum. Te ca sangītidhurandharasabhikā therā sakalamarammaratthe Nyaung Yan Sayadawti abhipākatam "Aggamahāpandito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāratthagurū" pādhinā cāti dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā āsītivassikam upasampadāya saṭṭhivassam "Bhadantarevatam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā Tepiṭake Buddhavacane ceva nānāsatthesu ca kovide dhammācariyakavipadappatte bhikkhū uccinitvā aṭṭhadasādivaggavasena parosatam Pāṭivisodhakavagge ceva sambahule ca paṭivisodhakavagge bandhāpetvā visodhanappaṭivisodhanehi Buddhavacanam suparisuddhattam paṭipāpetvā dhammasaṅgītimakamsu yathā tam porāṇakasaṅgītikārā.

Evam sangītimāropitassa Tepiṭakassa Buddhavacanassa atthasamvaṇṇanābhūtā Aṭṭhakathāyo ca samvijjanti manoramāya tantinayānucchavikāya bhāsāya Ācariyabuddhaghosādīhi theravarehi katā.

Tāsampi Aṭṭhakathānaṁ sadesīyamūlehi ceva videsīyamūlehi ca saṁsanditvā Tepiṭakassa viya Buddhavacanassa visodhanapaṭivisodhanavasena mahātherā pāvacanadassino saṁvaṇṇanākovidā pāṭhasodhanamakaṁsu.

Iccevamaṭṭhakathāyo ca pamādakhalitādhika paribhaṭṭhapāṭhānam nirākaraṇavasena visodhitā ceva paṭivisodhitā ca hutvā Buddhasāsanamuddanayantālaye samappitā sutthu muddāpanāya.

Muddāpaṇakāle ca Piṭakattayamuddāpaṇe viya mahātheravarā mūlasodheyyapattapāṭhakehi gahaṭṭhapaṇḍitehi ceva dhammācariyabhikkhupaṇḍitehi ca anekavāraṁ parisodhitaṁ osānasodheyyapattaṁ paṭivisodhitamūlapotthakena ceva aññehi sadesa desantarika Aṭṭhakathāpotthakehi ca vividhabyākaraṇādisatthehi ca punappunaṁ saṁsandetvā suvisada paribyattakaṇḍavāra vākyaccheda saṅketatañca saṃpāpetvā mahatā parissamena osānasodhanamakaṁsu.

Evametāsampi ca suvisodhitānam Aṭṭhakathānam saṅgītibhāranitthārakā mahātherā nikhilamarammaraṭṭhe Maso Yein Sayadawti abhipākaṭam "Aggamahāpaṇḍito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāraṭṭhagurū" pādhinā cāti dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā chasattativassikam upasampadāya chappaññāsavassam "Bhadantasūriyābhivamsam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā chaṭṭhasaṅgītikārakapariyāpannehi therānutherehi saṅgamma paṭhanatthāya samārabhimsu yathā taṁ chaṭṭhasaṅgītidhammasaṅgāyanākāle.

Evametāsam Aṭṭhakathānam samsodhana-muddāpaṇa-sampaṭhanesu karīyamānesu raṭṭhissaragaṇe aggamahāmacco **U Nu** nāmadheyyo mahāsayo ceva Buddhasāsanasamitiyam sampati bhaṇḍuppādako raṭṭhissarānam patinidhibhūto **U Basaw** nāmadheyyo sāsanaṭṭhānikamahāmatto cāti-imepi tamkiccasampādanāya Pāḷisaṅgītikāle viya mahussāhena byāvaṭā honti.

Iccevametāpi Aṭṭhakathāyo theravādīnekāyikavibudhappamukhānaṁ satthāgamaratanālayasāragāhīnaṁ veyyākaraṇakesarīnaṁ accantanimmalañāṇavārinā paridhovitā saṅgamma ca paṭhitā, tā vibudhappavarekagocarā vimuttirasassādadāyiniyo Piṭakattayassatthaṁ paribyattaṁ pakāsentiyo ciraṁ vilasantiyo lokatthasiddhiṁ sādhayantūti.

#### Tenetam vuccati—

- Mūlakam pariyattīva, sāsanassa Mahesino.
   Pariyattippamānā hi, ciram saddhammasanthiti.
- Tasmā tam rakkhitum therā, dhammasangāhakā purā.
   Rājāno upanissāya, akamsu dhammasangahe.
- 3. **Paṭhamaṁ** dhammasaṅgītiṁ, **Ajātasattu**rājino. Anuggahena katvāna, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- Dutiyam tu tathā katvā, Kālāsokassa rājino.
   Kāle tamupanissāya, pālayum Jinasāsanam.
- Tatiyampica katvāna, Dhammāsokassa rājino.
   Anuggahena Buddhassa, sāsanam abhipālayum.
- Catutthim pana Lankāyam, Vaṭṭagāmanirājino.
   Kālamhi potthakāruļham, katvāna pālayum tathā.
- 7. Imasmim Marammaraṭṭhepi, **Mindon**nāma narādhipam. Rajjam samanusāsantam, ratanattayamāmakam.
- Sannissāya mahātherā, thirasīlā guņākarā.
   Pañcamiṁ dhammasaṅgītiṁ, karontā sāsanaṭṭhitiṁ.

viii Nidānakathā

- Patthayantā likhāpetvā, silāpaṭṭesu peṭakaṁ.
   Vāyāmena mahantena, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- 10. Ittham purā mahātherā, rājāno cāpi dhammikā. Sāsanam paripālesum, jīvitam viya attano.
- Tathāpi khalitādāni, dissanti Piṭakattaye.
   Paramparāya lekhāya, sañjātā muddaņena ca.
- 12. Disvāna te mahātherā, vācentāva Tipeṭakaṁ. Vuccamānanayenevaṁ, cintesuṁ mantayiṁsu ca.
- 13. "Katvāna sādhukam gantha-suddhikam sāsanāyukam. Yamnūna dhammasangītim, kareyyāma mayam" iti.
- 14. Etamattham sunitvāna, **U Nu** nāma mahāsayo. Marammavisaye **agga-mahāmacca**dhurandharo.
- "Sāsanāyattakiccāni, sampādentā visesato.
   Saṅgītiyañca therānam, sampūrentā manoratham.
- Yathā rakkhimsu porāṇā, surājāno tathā mayam.
   Samrakkheyyāma Sambuddha-sāsanam" iti cintiya.
- 17. Mahāmaccehi aññehi, saṅgamehi ca mantiya. Suppatiṭṭhāpayitvāna, **Buddhasāsana**saṅgamaṁ.
- Mahātherānamādāya, chandam idha nivāsinam.
   Aññesu Sīhaļādīsu, videsesu ca vāsinam.
- 19. Kāretvā dhammasaṅgītim, sodhetvā Satthusāsanam. Saddhammānuggahatthāya, karam daļhaparakkamam.
- 20. **Sirīmaṅgala**vikhyāte, thalasmiṁ pavare subhe. Cetiyassāvidūramhi, **Kaba Aye** itisaññino.
- Guhāvesena kāretvā, mahāsangītimandiram.
   Āvāsādiñca bhikkhūnam, kāresi muddanālayam.
- 22. Ganthasamsodhanam dhamma-sangītiyā tu paṇḍitā. Mahātheravarākamsu, satimantā punappunam.

- 23. Muddāpente ca passitvā, mahātherehi pañcahi. Sodheyyapattamosānam, nimmalattam supāpitam.
- 24. Katvā suvisadam Buddha-bhāsitam Piṭakattayam. Yathā muddāpitam āsi, sāsanattham Mahesino.
- 25. Tathā Aṭṭhakathāyo ca, saṁsodhetvā punappunaṁ. Suṭṭhu muddāpitā honti, sabbalokatthasiddhiyāti.

# $Khuddakap\bar{a}thatthakath\bar{a}$

\_\_\_\_

| Mātikā                          |     | Piţ | haṅka |
|---------------------------------|-----|-----|-------|
| Ganthārambhakathā               | ••• | ••• | 1     |
| Khuddakavavatthāna              | ••• | ••• | 2     |
| Nidānasodhana                   | ••• | ••• | 3     |
| 1. Saraṇattayavaṇṇanā           |     |     |       |
| Buddhavibhāvanā                 | ••• | ••• | 4     |
| Saraṇagamanagamakavibhāvanā     |     |     | 6     |
| Bhedābhadaphaladīpanā           |     |     | 7     |
| Gamanīyadīpanā                  |     |     | 8     |
| Dhammasamghasaraṇavibhāvanā     |     |     | 10    |
| Anupubbavavatthānakāraṇaniddesa | ••• | ••• | 11    |
| Upamāpakāsanā                   |     |     | 11    |
| 2. Sikkhāpadavaṇṇanā            |     |     |       |
| Sikkhāpadapāṭhamātikā           | ••• | ••• | 13    |
| Sādhāraṇavisesavavatthāna       |     |     | 14    |
| Sādhāraṇavibhāvanā              |     |     | 15    |
| Purimapañcasikkhāpadavaṇṇanā    |     |     | 16    |
| Ekatānānatādivinicchaya         |     |     | 17    |
| Pacchimapañcasikkhāpadavaṇṇanā  |     |     | 24    |
| 3. Dvattimsākāravaņņan          | เลิ |     |       |
| Padasambandhavaṇṇanā            | ••• | ••• | 27    |
| Asubhabhāvanā                   |     |     | 29    |
| Pakiṇṇakanaya                   | ••• | ••• | 60    |

| Mātikā                            |       | Piţ | ṭhaṅka |
|-----------------------------------|-------|-----|--------|
| 4. Kumārapañhavaņ                 | nṇanā |     |        |
| Aṭṭhuppatti                       | •••   |     | 62     |
| Nikkhepappayojana                 |       |     | 62     |
| Ekaṁ nāma kintipañhavaṇṇanā       |       |     | 63     |
| Dve nāma kintipañhavaṇṇanā        |       |     | 65     |
| Tīṇi nāma kintipañhavaṇṇanā       |       |     | 65     |
| Cattāri nāma kintipañhavaṇṇanā    |       |     | 66     |
| Pañca nāma kintipañhavaṇṇanā      |       |     | 68     |
| Cha nāma kintipañhavaṇṇanā        |       |     | 69     |
| Satta nāma kintipañhavaṇṇanā      |       |     | 70     |
| Aṭṭha nāma kintipañhavaṇṇanā      |       |     | 71     |
| Nava nāma kintipañhavaṇṇanā       |       |     | 72     |
| Dasa nāma kintipañhavaṇṇanā       | •••   | ••• | 74     |
| 5. Maṅgalasuttavaṇ                | ṇanā  |     |        |
| Nikkhepappayojana                 |       | ••• | 75     |
| Paṭhamamahāsaṅgītikathā           |       |     | 76     |
| Evamiccādipāṭhavaṇṇanā            |       |     | 85     |
| Maṅgalapañhasamuṭṭhānakathā       |       |     | 99     |
| Bahūdevātigāthāvaṇṇanā            |       |     | 103    |
| Asevanā cātigāthāvaṇṇanā          |       |     | 104    |
| Patirūpadesavāso cātigāthāvaṇṇanā |       |     | 110    |
| Bāhusaccañcātigāthāvaṇṇanā        |       |     | 112    |
| Mātāpitu-upaṭṭhānantigāthāvaṇṇanā |       |     | 115    |
| Dānañcātigāthāvaṇṇanā             |       |     | 117    |
| Āratītigāthāvaṇṇanā               |       |     | 119    |
| Gāravo cātigāthāvaṇṇanā           |       | ••• | 121    |
| Khantī cātigāthāvaṇṇanā           |       |     | 125    |
|                                   |       |     |        |

| Mātikā                                |     | Piţ | ṭhaṅka |
|---------------------------------------|-----|-----|--------|
| Tapo cātigāthāvaṇṇanā                 |     |     | 128    |
| Phutthassa lokadhammehītigāthāvaṇṇanā | ••• |     | 129    |
| Etādisānītigāthāvaṇṇanā               |     | ••• | 130    |
| 6. Ratanasuttavaņņan                  | ā   |     |        |
| Nikkhepappayojana                     | ••• |     | 132    |
| Vesālivatthu                          |     |     | 133    |
| Bhagavato nimantanam                  |     |     | 135    |
| Yānīdhāhigāthāvaṇṇanā                 |     |     | 139    |
| Tasmā hītigāthāvaṇṇanā                |     |     | 140    |
| Yamkiñcītigāthāvaṇṇanā                |     |     | 142    |
| Khayam virāgantigāthāvaņņanā          |     |     | 150    |
| Yam Buddhaseṭṭhotigāthāvaṇṇanā        |     |     | 151    |
| Ye puggalātigāthāvaṇṇanā              |     |     | 152    |
| Ye suppayuttātigāthāvaṇṇanā           |     |     | 154    |
| Yathindakhīlotigāthāvaṇṇanā           |     |     | 155    |
| Ye ariyasaccānītigāthāvaṇṇanā         |     |     | 156    |
| Sahāvassātigāthāvaṇṇanā               |     |     | 157    |
| Catūhapāyehītigāthāvaṇṇanā            |     |     | 158    |
| Kiñcāpi sotigāthāvaṇṇanā              |     |     | 159    |
| Vanappagumbetigāthāvaṇṇanā            |     |     | 160    |
| Varo varaññūtigāthāvaṇṇanā            |     |     | 161    |
| Khīṇantigāthāvaṇṇanā                  |     |     | 162    |
| Yānīdhātigāthāttayavaṇṇanā            |     |     | 164    |
| 7. Tirokuṭṭasuttavaṇṇa                | nā  |     |        |
| Nikkhepappayojana                     | ••• |     | 168    |
| Anumodanākathā                        |     |     | 169    |

| Mātikā                                     |              | Piţ | ṭhaṅka |
|--------------------------------------------|--------------|-----|--------|
| Paṭhamagāthāvaṇṇanā                        | •••          | ••• | 172    |
| Dutiyagāthāvaṇṇanā                         | •••          | ••• | 173    |
| Tatiyagāthāvaṇṇanā                         | •••          | ••• | 174    |
| Catutthagāthāpubbaddhavaṇṇanā              |              |     | 175    |
| Catutthagāthāparaddhapañcamagāthāpubbaddha | vaṇṇanā      |     | 175    |
| Pañcamagāthāparaddhachaṭṭhagāthāpubbaddhav | aṇṇanā       |     | 176    |
| Chaṭṭhagāthāparaddhasattamagāthāvaṇṇanā    |              |     | 178    |
| Aṭṭhamanavamagāthādvayavaṇṇanā             |              |     | 179    |
| Dasamagāthāvaṇṇanā                         |              |     | 179    |
| Ekādasamagāthāvaṇṇanā                      |              |     | 180    |
| Dvādasamagāthāvaṇṇanā                      |              |     | 181    |
| Terasamagāthāvaṇṇanā                       |              | ••• | 181    |
| 8. Nidhikandasuttavan                      | ṇan <b>ā</b> |     |        |
| Nikkhepakāraņa                             | •••          | ••• | 182    |
| Suttaṭṭhupatti                             | •••          | ••• | 183    |
| Paṭhamagāthāvaṇṇanā                        |              |     | 183    |
| Dutiyagāthāvaṇṇanā                         |              |     | 184    |
| Tatiyagāthāvaṇṇanā                         |              |     | 186    |
| Catutthapañcamagāthāvaṇṇanā                |              |     | 186    |
| Chatthagathavannana                        |              |     | 187    |
| Sattamagāthāvaṇṇanā                        |              |     | 188    |
| Aṭṭhamagāthāvaṇṇanā                        |              |     | 189    |
| Navamagāthāvaṇṇanā                         | •••          |     | 190    |
| Dasamagāthāvaṇṇanā                         |              |     | 191    |
| Ekādasamagāthāvaṇṇanā                      | •••          |     | 192    |
| Dvādasamagāthāvaṇṇanā                      | •••          | ••• | 194    |
| Terasamagāthāvaṇṇanā                       | •••          |     | 194    |

| Mātikā                  |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-------------------------|-----|-----|--------|
| Cuddasamagāthāvaṇṇanā   |     |     | 195    |
| Pannarasamagāthāvaṇṇanā | ••• |     | 196    |
| Soļasamagāthāvaṇṇanā    |     |     | 196    |
| 9. Mettasuttavaņņan     | ā   |     |        |
| Nikkhepappayojana       |     |     | 197    |
| Nidānasodhana           | ••• |     | 198    |
| Paṭhamagāthāvaṇṇanā     | ••• | ••• | 201    |
| Dutiyagāthāvaṇṇanā      | ••• | ••• | 205    |
| Tatiyagāthāvaṇṇanā      | ••• |     | 207    |
| Catutthagāthāvaṇṇanā    | ••• | ••• | 208    |
| Pañcamagāthāvaṇṇanā     | ••• | ••• | 210    |
| Chaṭṭhagāthāvaṇṇanā     | ••• | ••• | 211    |
| Sattamagāthāvaṇṇanā     | ••• |     | 212    |
| Aṭṭhamagāthāvaṇṇanā     | ••• |     | 212    |
| Navamagāthāvaṇṇanā      | ••• | ••• | 213    |
| Dasamagāthāvaṇṇanā      | ••• |     | 214    |

 $Khuddakap\bar{a}thatthakath\bar{a}ya\ m\bar{a}tik\bar{a}\ nitthit\bar{a}.$ 

# Khuddakanikāya

# Khuddakapāṭhaṭṭhakathā

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

#### Ganthārambhakathā

Buddham saranam gacchāmi, Dhammam saranam gacchāmi, Samgham saranam gacchāmīti—

Ayam saranagamananiddeso Khuddakānam ādi.

Imassa dāni attham Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya vivaritum vibhajitum uttānīkātum¹ idam vuccati—

"Uttamam vandaneyyānam, vanditvā ratanattayam. Khuddakānam karissāmi, kesañci atthavaṇṇanam.

Khuddakānaṁ gambhīrattā<sup>2</sup>, kiñcāpi atidukkarā. Vannanā mādisenesā<sup>3</sup>, abodhantena sāsanaṁ.

Ajjāpi ku abbocchinno, pubbācariyanicchayo. Tatheva ca ṭhitaṁ yasmā, navaṅgaṁ Satthusāsanaṁ.

Tasmāham kātumicchāmi, atthasamvannam imam. Sāsananceva nissāya, porānanca vinicchayam.

Saddhammabahumānena<sup>4</sup>, nāttukkamsanakamyatā. Nāññesam vambhanatthāya, tam suṇātha samāhitā"ti.

<sup>1.</sup> Ttānim kātum (Ka)

<sup>3.</sup> Mādiseneva (Syā)

<sup>2.</sup> Gabhīrattā (Sī)

<sup>4.</sup> Saddhammam bahumānena (Ka)

#### Khuddakavavatthāna

Tattha "Khuddakānam karissāmi, kesañci atthavaṇṇanan" ti vuttattā Khuddakāni tāva vavatthapetvā pacchā atthavaṇṇanam karissāmi. Khuddakāni nāma Khuddakanikāyassa ekadeso, Khuddakanikāyo nāma pañcannam nikāyānam ekadeso. Pañca nikāyā nāma—

Dīghamajjhimasamyutta, Anguttarikakhuddakā. Nikāyā pañca gambhīrā, dhammato atthato cime.

Tattha Brahmajālasuttādīni catuttimsa suttāni **Dīghanikāyo**. Mūlapariyāyasuttādīni diyaḍḍhasatam dve ca suttāni **Majjhimanikāyo**. Oghasaraṇasuttādīni satta suttasahassāni satta ca suttasatāni dvāsaṭṭhi ca suttāni **Saṃyuttanikāyo**. Cittapariyādānasuttādīni nava suttasahassāni pañca ca suttasatāni sattapaññāsañca suttāni **Aṅguttaranikāyo**. Khuddakapāṭho Dhammapadam Udānam Itivuttakam Suttanipāto Vimānavatthu Petavatthu Theragāthā Therīgāthā Jātakam Niddeso Paṭisambhidā Apadānam Buddhavamso Cariyāpiṭakam Vinayābhidhammapiṭakāni, ṭhapetvā vā cattāro nikāye avasesam Buddhavacanam **Khuddakanikāyo**.

Kasmā panesa Khuddakanikāyoti vuccati? Bahūnaṁ Khuddakānaṁ dhammakkhandhānaṁ samūhato nivāsato ca. Samūhanivāsā hi "nikāyo"ti vuccanti. "Nāhaṁ bhikkhave aññaṁ ekanikāyampi samanupassāmi evaṁ cittaṁ, yathayidaṁ bhikkhave tiracchānagatā pāṇā¹. Poṇikanikāyo cikkhallikanikāyo"ti evamādīni cettha sādhakāni sāsanato lokato ca. Ayamassa² Khuddakanikāyassa ekadeso. Imāni Suttantapiṭakapariyāpannāni atthato vivarituṁ vibhajituṁ uttānīkātuṁ ca adhippetāni khuddakāni, tesampi khuddakānaṁ Saraṇasikkhāpadadvattiṁsākāra-kumārapañhamaṅgalasuttaratanasuttatirokuṭṭanidhikaṇḍamettasuttānaṁ vasena navappabhedo Khuddakapāṭho ādi ācariyaparamparāya vācanāmagaṁ āropitavasena, na Bhagavatā vuttavasena. Bhagavatā hi vuttavasena—

"Anekajātisamsāram, sandhāvissam anibbisam. Gahakāram gavesanto, dukkhā jāti punappunam. Gahakāraka diṭṭhosi, puna gehaṁ na kāhasi. Sabbā te phāsukā bhaggā, gahakūṭaṁ visaṅkhataṁ. Visaṅkhāragataṁ cittaṁ, taṇhānaṁ khayamajjhagā"ti¹—

Idam gāthādvayam sabbassāpi Buddhavacanassa ādi. Tañca manasāva² vuttavasena, na vacībhedam katvā vuttavasena. Vacībhedam pana katvā vuttavasena—

"Yadā have pātubhavanti dhammā, Ātāpino jhāyato brāhmaṇassa. Athassa kaṅkhā vapayanti sabbā, Yato pajānāti sahetudhamman"ti<sup>3</sup>—

Ayam gāthā ādi. Tasmā yvāyam navappabhedo Khuddakapāṭho imesam Khuddakānam ādi, tassa ādito pabhuti atthasamvaṇṇanam ārabhissāmi.

#### Nidanasodhana

Tassa cāyamādi **"Buddham saraṇam gacchāmi, dhammam saraṇam gacchāmi, samgham saraṇam gacchāmī"**ti. Tassāyam atthavaṇṇanāya mātikā—

"Kena kattha kadā kasmā, bhāsitam saranattayam<sup>4</sup>. Kasmā cidhādito vutta, mavuttamapi ādito.

Nidānasodhanam katvā, evamettha tato param.

Buddham saraṇagamanam, gamakañca vibh $\overline{a}$ vaye.

Bhedābhedam phalancāpi, gamanīyanca dīpaye.

Dhammam saraṇamiccādi, dvayepesa nayo mato.

Anupubbavavatthāne, kāraṇañca viniddise.

Saraṇattayametañca  $^{5},\,$ upamāhi pakāsaye "ti.

Tattha paṭhamagāthāya tāva idam saraṇattayam kena bhāsitam, kattha bhāsitam, kadā bhāsitam, tasmā bhāsitam, avuttamapicādito Tathāgatena kasmā idhādito vuttanti pañca pañhā.

<sup>1.</sup> Khu 1. 36 pitthe.

<sup>2.</sup> Manasā (Syā)

<sup>3.</sup> Khu 1. 78; Vi 3. 2 pitthesu.

<sup>4.</sup> Ratanattayam (Syā)

<sup>5.</sup> Ratanattayametañca (Syā, Ka)

Tesam vissajjanā—kena bhāsitanti Bhagavatā bhāsitam, na sāvakehi, na isīhi, na devatāhi. Katthāti Bārāṇasiyam Isipatane Migadāye. Kadāti āyasmante Yase saddhim sahāyakehi arahattam patte ekasaṭṭhiyā arahantesu bahujanahitāya¹ loke dhammadesanam karontesu. Kasmāti pabbajjatthañca upasampadatthañca. Yathāha—

"Evañca pana bhikkhave pabbājetabbo upasampādetabbo. Paṭhamaṁ kesamassuṁ ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādāpetvā ekaṁsaṁ uttarāsaṅgaṁ kārāpetvā bhikkhūnaṁ pāde vandāpetvā ukkuṭikaṁ nisīdāpetvā añjaliṁ paggaṇhāpetvā 'evaṁ vadehī'ti vattabbo 'Buddhaṁ saraṇaṁ gacchāmi, dhammaṁ saraṇaṁ gacchāmi, saṁghaṁ saraṇaṁ gacchāmī'ti"².

Kasmā cidhādito vuttanti idanca navangam Satthusāsanam tīhi piṭakehi sanganhitvā vācanāmaggam āropentehi pubbācariyehi yasmā iminā maggena devamanussā upāsakabhāvena vā pabbajitabhāvena vā sāsanam otaranti, tasmā sāsanotārassa maggabhūtattā idha Khuddakapāṭhe ādito vuttanti nātabbam.

Katam<sup>3</sup> nidānasodhanam.

\_\_\_\_

### 1. Saraņattayavaņņanā

#### Buddhavibhavana

Idāni yam vuttam **"Buddham saraṇagamanam, gamakañca vibhāvaye"**ti, tattha sabbadhammesu appaṭihatañāṇanimittānuttara<sup>4</sup>vimokkhādhigamaparibhāvitam khandhasantānamupādāya, paññattito sabbaññutaññāṇapadaṭṭhānam vā saccābhisambodhimupādāya paññattito sattaviseso Buddho. Yathāha—

<sup>1.</sup> Bahujanahitāya sukhāya (Syā)

<sup>2.</sup> Vi 3. 29 pitthe.

<sup>3.</sup> Katham (Sī), Katamam (Syā)

<sup>4. ...</sup>nimittānuttaram (Ka)

"Buddhoti yo so Bhagavā Sayambhū anācariyako pubbe ananussutesu dhammesu sāmaṁ saccāni abhisambujjhi, tattha ca sabbaññutaṁ patto, balesu ca vasībhāvan"ti<sup>1</sup>.

Ayam tāva atthato Buddhavibhāvanā.

**Byañjanato** pana "bujjhitāti Buddho, bodhetāti Buddho"ti evamādinā nayena veditabbo. Vuttañcetaṁ—

"Buddhoti kenaṭṭhena Buddho, bujjhitā saccānīti Buddho, bodhetā pajāyāti Buddho, sabbaññutāya Buddho, sabbadassāvitāya Buddho, anaññaneyyatāya Buddho, vikasitāya² Buddho, khīṇāsavasaṅkhātena Buddho, nirupakkilesasaṅkhātena Buddho, ekantavītarāgoti Buddho, ekantavītadosoti Buddho, ekantavītamohoti Buddho, ekantanikkilesoti Buddho, ekāyanamaggaṁ gatoti Buddho, eko anuttaraṁ Sammāsambodhiṁ abhisambuddhoti Buddho, abuddhivihatattā buddhipaṭilābhā Buddho. Buddhoti netaṁ nāmaṁ mātarā kataṁ, na pitarā kataṁ, na bhātarā kataṁ, na bhaginiyā kataṁ, na mittāmaccehi kataṁ, na ñātisālohitehi kataṁ, na samaṇabrāhmaṇehi kataṁ, na devatāhi kataṁ, vimokkhantikametaṁ Buddhānaṁ Bhagavantānaṁ bodhiyā mūle saha sabbaññutaññāṇassa paṭilābhā sacchikā paññatti yadidaṁ Buddho''ti¹.

Ettha ca yathā loke avagantā avagatoti vuccati, evam bujjhitā saccānīti Buddho. Yathā paṇṇasosā vātā paṇṇasusāti vuccanti, evam bodhetā pajāyāti Buddho. Sabbaññutāya Buddhoti sabbadhammabujjhanasamatthāya buddhiyā Buddhoti vuttam hoti. Sabbadassāvitāya Buddhoti sabbadhammabodhanasamatthāya buddhiyā Buddhoti vuttam hoti. Anaññaneyyatāya Buddhoti aññena abodhito sayameva buddhattā Buddhoti vuttam hoti. Vikasitāya Buddhoti nānāguṇavikasanato³ padumamiva vikasanaṭṭhena Buddhoti vuttam hoti. Khīṇāsavasaṅkhātena Buddhoti evamādīhi

<sup>1.</sup> Khu 7. 363; Khu 8. 197; Khu 9. 172 pitthesu.

<sup>2.</sup> Visavitāya (Sī, Khu 7. 363; Khu 9. 172 piṭṭhesu ca)

<sup>3.</sup> Nānāguņavisavanato (Sī, Patisam-Ţtha 2. 85 pitthe ca)

cittasankocakaradhammapahānato niddākkhayavibuddho puriso viya sabbakilesaniddākkhayavibuddhattā Buddhoti vuttam hoti. **Ekāyanamaggam gatoti Buddho**ti buddhiyatthānam gamanatthapariyāyato yathā maggam gatopi puriso gatoti vuccati, evam ekāyanamaggam gatattāpi Buddhoti vuccatīti dassetum vuttam. **Eko anuttaram sammāsambodhim abhisambuddhoti Buddho**ti na parehi buddhattā Buddho, kintu sayameva anuttaram sammāsambodhim abhisambuddhattā Buddhoti vuttam hoti. **Abuddhivihatattā buddhipaṭilābhā Buddho**ti buddhi Buddham bodhoti¹ pariyāyavacanametam. Tattha yathā nīlarattaguṇayogato "nīlo paṭo, ratto paṭo"ti vuccati, evam buddhiguṇayogato Buddhoti nāpetum vuttam hoti. Tato param **Buddhoti netam nāman**ti evamādi atthamanugatā ayam paññattīti bodhanattham vuttanti evarūpena nayena sabbesam padānam Buddhasaddassa sādhanasamattho attho veditabbo.

Ayam byañjanatopi Buddhavibhāvanā.

#### Saraṇagamanagamakavibhāvanā

Idāni saraṇagamanādīsu hiṁsatīti saraṇaṁ, saraṇagatānaṁ teneva saraṇagamanena bhayaṁ santāsaṁ dukkhaṁ duggatiṁ parikkilesaṁ hiṁsati vidhamati nīharati nirodhetīti² attho. Atha vā hite pavattanena ahitā ca nivattanena sattānaṁ bhayaṁ hiṁsatīti Buddho, bhavakantārā uttaraṇena assāsadānena ca dhammo, appakānampi kārānaṁ³ vipulaphalapaṭilābhakaraṇena saṁgho. Tasmā imināpi pariyāyena taṁ ratanattayaṁ saraṇaṁ. Tappasādataggarutāhi vihataviddhaṁsitakileso tapparāyaṇatākārappavatto aparappaccayo vā cittuppādo saraṇagamanaṁ. Taṁsamaṅgī satto taṁ saraṇaṁ gacchati, vuttappakārena cittuppādena "esa me saraṇaṁ, esa me parāyaṇan"ti evametaṁ upetīti attho. Upento ca "ete mayaṁ bhante Bhagavantaṁ saraṇaṁ gacchāma dhammañca, upāsake no Bhagavā dhāretū"ti

<sup>1.</sup> Buddhi bodhoti (Ka)

<sup>2.</sup> Nippothetīti (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Appakānam kārānam dānapūjanavasena upanītasakkārānam (Sī), appakānampi sakkārānam (Syā)

Tapussa<sup>1</sup> Bhallikādayo viya samādānena vā, "Satthā me bhante Bhagavā, sāvakohamasmī"ti<sup>2</sup> Mahākassapādayo viya sissabhāvūpagamanena vā, "evam vutte Brahmāyu brāhmaņo uṭṭhāyāsanā ekamsam uttarāsaṅgam karitvā yena Bhagavā tenañjalim paṇāmetvā tikkhattum udānam udānesi 'namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa. Namo tassa -pa-Sammāsambuddhassā'ti"<sup>3</sup> Brahmāyu-ādayo viya tappoṇattena vā, kammaṭṭhānānuyogino viya attasanniyyātanena vā, ariyapuggalā viya saraṇagamanupakkilesasamucchedena vāti anakappakāram visayato kiccato ca upeti.

Ayam saranagamanassa gamakassa ca vibhavana.

#### Bhedabhedaphaladīpanā

Idāni "bhedābhedam phalancāpi, gamanīyanca dīpaye" ti vuttānam bhedādīnam ayam dīpanā—evam saraṇagatassa puggalassa duvidho saraṇagamanabhedo sāvajjo ca anavajjo ca. Anavajjo kālakiriyāya, sāvajjo annasatthari vuttappakārappavattiyā, tasmim ca vuttappakāraviparītappavattiyā. So duvidhopi puthujjanānameva. Buddhaguṇesu annāṇasamsayamicchānāṇappavattiyā anādarādippavattiyā ca tesam saraṇam samkiliṭṭham hoti. Ariyapuggalā pana abhinnasaraṇā ceva asamkiliṭṭhasaraṇā ca honti. Yathāha "aṭṭhānametam bhikkhave anavakāso, yam diṭṭhisampanno puggalo annām Satthāram uddiseyyā"ti4. Puthujjanā tu yāvadeva saraṇabhedam na pāpuṇanti, tāvadeva abhinnasaraṇā. Sāvajjova6 nesam saraṇabhedo, samkileso ca aniṭṭhaphalado hoti. Anavajjo avipākattā aphalo, abhedo pana phalato itthameva phalam deti.

<sup>1.</sup> Tapassu (Sī)

<sup>2.</sup> Sam 1. 419 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 2. 341 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 29; Ma 3. 110; Abhi 2. 349 pitthesu.

<sup>5.</sup> Yāva (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Sāvajjo (Sī)

#### Yathāha—

"Yekeci Buddham saranam gatāse, Na te gamissanti apāyabhūmim. Pahāya mānusam deham, Devakāyam paripūressantī"ti<sup>1</sup>.

Tatra ca ye saranagamanupakkilesasamucchedena saranam gatā, te apāyam na gamissanti. Itare pana saranagamanena na gamissantīti evam gāthāya adhippāyo veditabbo.

Ayam tāva bhedābhedaphaladīpanā.

#### Gamanīyadīpanā

Gamanīyadīpanāyam codako āha—"Buddham saraṇam gacchāmī"ti ettha yo Buddham saraṇam gacchati, esa Buddham vā gaccheyya saraṇam vā, ubhayathāpi ca ekassa vacanam niratthakam. Kasmā? Gamanakiriyāya kammadvayābhāvato. Na hettha "ajam gāmam netī"ti-ādīsu viya dvikammakattam akkharacintakā icchanti.

"Gacchateva pubbam disam, gacchati pacchimam disan"ti-ādīsu² viya sātthakamevāti ce³. Na Buddhasaraṇānam samānādhikaraṇabhāvassānadhippetato. Etesam hi samānādhikaraṇabhāve adhippete paṭihatacittopi Buddham upasaṅkamanto Buddham saraṇam gato siyā. Yam hi tam Buddhoti visesitam saraṇam, tamevesa gatoti. "Etam kho saraṇam khemam, etam saraṇamuttaman"ti⁴ vacanato samānādhikaraṇattamevāti ce. Na, tattheva tabbhāvato. Tattheva hi gāthāpade etam Buddhādiratanattayam saraṇagatānam bhayaharaṇattasaṅkhāte saraṇabhāve abyabhicaraṇato "khemamuttamañca saraṇan"ti ayam samānādhikaraṇabhāvo adhippeto, aññattha tu⁵ gamisambandhe sati saraṇagamanassa appasiddhito anadhippetoti asādhakametam.

<sup>1.</sup> Dī 2. 204; Sam 1. 25 pitthesu.

<sup>3.</sup> Samānādhikaraṇabhāvoti ce (Syā)

<sup>5.</sup> Aññadatthu (Ka)

<sup>2.</sup> Sam 1. 123; Sam 2. 101 pitthesu.

<sup>4.</sup> Khu 1. 42 pitthe Dhammapade.

"Etam saraṇamāgamma, sabbadukkhā pamuccatī"ti ettha gamisambandhepi saraṇagamanapasiddhito samānādhikaraṇattamevāti ce. Na, pubbe vuttadosappasaṅgato. Tatrāpi hi samānādhikaraṇabhāve sati etam Buddhadhammasaṁghasaraṇaṁ paṭihatacittopi āgamma sabbadukkhā pamucceyyāti evaṁ pubbe vuttadosappasaṅgo eva siyā, na ca no dosena atthi atthoti asādhakametaṁ. Yathā "mamaṁ hi Ānanda kalyāṇamittaṁ āgamma jātidhammā sattā jātiyā parimuccantī"ti¹ ettha Bhagavato kalyāṇamittassa ānubhāvena parimuccamānā sattā "kalyāṇamittaṁ āgamma parimuccantī"ti vuttā, evamidhāpi Buddhadhammasaṁghassa saraṇassānubhāvena muccamāno "etaṁ saraṇamāgamma, sabbadukkhā pamuccatī"ti vuttoti evamettha adhippāyo veditabbo.

Evam² sabbathāpi na Buddhassa gamanīyattam yujjati, na saraṇassa, na ubhayesam, icchitabbañca gacchāmīti niddiṭṭhassa gamakassa gamanīyam, tato vattabbā ettha yuttīti. Vuccate—

Buddhoyevettha gamanīyo, gamanākāradassanattham tu tam saraṇavacanam, Buddham saraṇanti gacchāmi, esa me saraṇam, esa me parāyaṇam, aghassa tātā³, hitassa ca vidhātāti iminā adhippāyena etam gacchāmi bhajāmi sevāmi payirupāsāmi, evam vā jānāmi bujjhāmīti. Yesam hi dhātūnam gati-attho, buddhipi tesam atthoti. Iti-saddassa appayogā ayuttamiti ce. Tam na. Tattha siyā—yadi cettha evamattho bhaveyya, tato "aniccam rūpam aniccam rūpanti yathābhūtam pajānātī"ti evamādīsu⁴ viya iti-saddo payutto siyā, na ca payutto, tasmā ayuttametanti. Tañca na, kasmā? Tadatthasambhavā. "Yo ca Buddhañca dhammañca, samghañca saraṇam gato"ti evamādīsu⁵ viya idhāpi iti- saddassa attho sambhavati, na ca vijjamānatthasambhavā iti-saddā sabbattha payujjanti, appayuttassāpettha payuttassa viya iti-saddassa attho viññātabbo aññesu ca evamjātikesu, tasmā adoso eva soti. "Anujānāmi bhikkhave tīhi saraṇagamanehi pabbajjan"ti-ādīsu⁶ saraṇasseva gamanīyato yam vuttam "gamanākāradassanattham tu saranavacanan"ti, tam na yuttamiti ce.

<sup>1.</sup> Sam 1. 88 pitthe.

<sup>2.</sup> Etam (Ka)

<sup>3.</sup> Ghātā (Sī), vighātā (Syā)

<sup>4.</sup> Sam 2. 46, 94 piţthādīsu.

<sup>5.</sup> Khu 1. 42 pitthe.

<sup>6.</sup> Vi 3. 29 pitthe.

tam nāyuttam. Kasmā? Tadatthasambhavā eva. Tatrāpi hi tassa attho sambhavati, yato pubbasadisameva appayuttopi payutto viya veditabbo. Itarathā hi pubbe vuttadosappasango eva siyā, tasmā yathānusiṭṭhameva gahetabbam.

#### Ayam gamanīyadīpanā.

#### Dhammasamghasaranavibhavana

Idāni yaṁ vuttaṁ "dhammaṁ saraṇamiccādi, dvayepesa nayo matoti ettha vuccate—yvāyaṁ "Buddhaṁ saraṇaṁ gacchāmī"ti ettha atthavaṇṇanānayo vutto, "dhammaṁ saraṇaṁ gacchāmi, saṁghaṁ saraṇaṁ gacchāmī"ti etasmimpi padadvaye esova veditabbo. Tatrāpi hi dhammasaṁghānaṁ atthato byañjanato ca vibhāvana-mattameva asadisaṁ, sesaṁ vuttasadisameva. Yato yadevettha asadisaṁ, taṁ vuccate—maggaphalanibbānāni dhammoti eke. Bhāvitamaggānaṁ sacchikatanibbānānañja apāyesu apatanabhāvena dhāraṇato paramassāsavidhānato ca maggavirāgā eva imasmiṁ atthe dhammoti amhākaṁ khanti, aggappasādasuttañceva sādhakaṁ. Vuttaṁ cettha "yāvatā bhikkhave dhammā saṅkhatā, ariyo aṭṭhaṅgiko maggo tesaṁ aggamakkhāyatī"ti evamādi¹.

Catubbidha-ariyamaggasamangīnam catusāmannaphalasamadhivāsita<sup>2</sup> khandhasantānānanca puggalānam samūho diṭṭhisīlasamghātena samhatattā samgho. Vuttancetam Bhagavatā—

"Tam kim maññasi Ānanda, ye vo mayā dhammā abhiññā desitā, seyyathidam, cattāro satipaṭṭhānā, cattāro sammappadhānā, cattāro iddhipādā, pañcindriyāni, pañca balāni, satta bojjhangā, ariyo aṭṭhangiko maggo, passasi no tvam Ānanda imesu dhammesu dvepi bhikkhū nānāvāde"ti<sup>3</sup>.

Ayam hi paramatthasamgho sarananti gamanīyo. Sutte ca "āhuneyyo pāhuneyyo dakkhiņeyyo añjalikaranīyo anuttaram puññakkhettam

lokassā"ti¹ vutto. Etam pana saraṇam gatassa aññasmimpi bhikkhusamghe vā bhikkhunisamghe vā Buddhappamukhe vā samghe sammutisamghe vā catuvaggādibhede ekapuggalepi vā Bhagavantam uddissa pabbajite vandanādikiriyāya saraṇagamanam neva bhijjati na samkilissati, ayamettha viseso. Vuttāvasesantu imassa dutiyassa ca saraṇagamanassa bhedābhedādividhānam pubbe vuttanayeneva veditabbam. Ayam tāva "dhammam saraṇamiccādi, dvayepesa nayo mato"ti etassa vaṇṇanā.

#### Anupubbavavatthanakarananiddesa

Idāni anupubbavavatthāne, kāraṇañca viniddiseti ettha etesu ca tīsu saraṇavacanesu sabbasattānaṁ aggoti katvā paṭhamaṁ Buddho, tappabhavato tadupadesitato ca anantaraṁ dhammo, tassa dhammassa ādhārakato tadāsevanato ca ante saṁgho. Sabbasattānaṁ vā hite niyojakoti² katvā paṭhamaṁ Buddho, tappabhavato sabbasattahitattā anantaraṁ dhammo, hitādhigamāya paṭipanno adhigatahito cāti katvā ante saṁgho saraṇabhāvena vavatthapetvā pakāsitoti evaṁ anupubbavavatthāne kāraṇañca viniddise.

### Upamāpakāsanā

Idāni yampi vuttam "saraņattayametañca, upamāhi pakāsaye"ti, tampi vuccate—ettha pana puṇṇacando viya Buddho, candakiraṇanikaro viya tena desito dhammo, puṇṇacandakiraṇasamuppāditapīṇito³ loko viya saṃgho. Bālasūriyo viya Buddho, tassa rasmijālamiva vuttappakāro dhammo, tena vihatandhakāro⁴ loko viya saṃgho. Vanadāhakapuriso viya Buddho, vanadahanaggi viya kilesavanadahano dhammo, daḍḍhavanattā khettabhūto viya bhūmibhāgo daḍḍhakilesattā puññakkhettabhūto saṃgho. Mahāmegho viya Buddho, salilavuṭṭhi viya dhammo, vuṭṭhinipātūpasamitareṇu viya janapado upasamitakilesareṇu saṃgho.

<sup>1.</sup> Khu 1. 254; Am 1. 343, 490 piṭṭhādīsu.

<sup>2.</sup> Viniyojakoti (Sī)

<sup>3. ...</sup>samuppāditapītiko (Sī)

<sup>4.</sup> Hatavihatandhakāro (Syā), tirobhāvitandhakāro (Ka)

susārathi viya Buddho, assājānīyavinayūpāyo viya dhammo, suvinītassājānīyasamūho viya samgho. Sabbadiṭṭhisalluddharaṇato sallakatto viya Buddho, salluddharaṇūpāyo viya dhammo, samuddhaṭasallo viya jano samuddhaṭadiṭṭhisallo samgho. Mohapaṭalasamuppāṭanato vā sālākiyo viya Buddho, paṭalasamuppāṭanupāyo viya dhammo, samuppāṭitapaṭalo vippasannalocano viya jano samuppāṭitamohapaṭalo vippasannañāṇalocano samgho. Sānusayakilesabyādhiharaṇasamatthatāya vā kusalo vejjo viya Buddho, sammā payuttabhesajjamiva dhammo, bhesajjapayogena samupasantabyādhi viya janasamudāyo samupasantakilesabyādhānusayo samgho.

Atha vā sudesako viya Buddho, sumaggo viya khemantabhūmi viya ca dhammo, maggappaṭipanno khemantabhūmippatto viya saṁgho. Sunāviko viya Buddho, nāvā viya dhammo, pārappatto sampattiko viya jano¹ saṁgho. Himavā viya Buddho, tappabhavosadhamiva dhammo, osadhūpabhogena nirāmayo viya jano saṁgho. Dhanado viya Buddho, dhanaṁ viya dhammo, yathādhippāyaṁ laddhadhano viya jano sammāladdha-ariyadhano saṁgho. Nidhidassanako viya Buddho, nidhi viya dhammo, nidhippatto viya jano saṁgho.

Api ca abhayado viya vīrapuriso Buddho, abhayamiva dhammo, sampattābhayo viya jano accantasabbabhayo samgho. Assāsako viya Buddho, assāso viya dhammo, assatthajano viya samgho. Sumitto viya Buddho, hitūpadeso viya dhammo, hitūpayogena pattasadattho viya jano samgho. Dhanākaro viya Buddho, dhanasāro viya dhammo, dhanasārūpabhogo viya jano samgho. Rājakumāranhāpako viya Buddho, sīsanhānasalilam viya dhammo, sunhātarājakumāravaggo viya saddhammasalilasunhāto samgho. Alankārakārako viya Buddho, alankāro viya dhammo, alankatarājaputtagaņo viya saddhammālankato samgho. Candanarukkho viya Buddho, tappabhavagandho viya dhammo, candanupabhogena santapariļāho viya jano saddhammūpabhogena santapariļāho samgho. Dāyajjasampadānako viya pitā Buddho, dāyajjam viya dhammo, dāyajjaharo puttavaggo viya saddhammadāyajjaharo samgho.

<sup>1.</sup> Pārappattasampattiko viya jano (Sī), pārappatto viya sampattikajano (Syā)

vikasitapadumam viya Buddho, tappabhavamadhu viya dhammo, tadupabhogībhamaragaņo viya samgho. Evam saraņattayametañca, upamāhi pakāsaye.

Ettāvatā ca yā pubbe "kena kattha kadā kasmā, bhāsitaṁ saraṇattayan" ti-ādīhi catūhi gāthāhi atthavaṇṇanāya mātikā nikkhittā, sā atthato pakāsitā hotīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Saraṇattayavaṇṇanā niṭṭhitā.

### 2. Sikkhāpadavannanā

#### Sikkhāpadapāṭhamātikā

Evam saraṇagamanehi sāsanotāram dassetvā sāsanam otiṇṇena upāsakena vā pabbajitena vā yesu sikkhāpadesu paṭhamam sikkhitabbam, tāni dassetum nikkhittassa Sikkhāpadapāṭhassa idāni vaṇṇanattham ayam mātikā—

"Yena yattha yadā yasmā, vuttānetāni tam nayam. Vatvā katvā vavatthānam, sādhāranavisesato.

Pakatiyā ca yam vajjam, vajjam pannattiyā ca yam. Vavatthapetvā tam katvā, padānam byanjanatthato.

Sādhāraṇānam sabbesam, sādhāraṇavibhāvanam.

Atha pañcasu pubbesu, visesatthappakāsato<sup>1</sup>.

Pāṇātipātapabhuti-hekatānānatādito<sup>2</sup>.

Ārammaṇādānabhedā, mahāsāvajjato tathā.

Payogangasamuṭṭhānā, vedanāmūlakammato.

Viramato ca phalato, viññātabbo vinicchayo.

<sup>1.</sup> Visesatthappakāsano (Syā)

<sup>2.</sup> Pāṇādi pāṇātipāta, pabhutīhekatādito (Sī), pāṇātipātātipāta, pabhutīhekatādito (Ka)

Yojetabbam tato yuttam, pacchimesvapi pañcasu. Āveṇikañca vattabbam, ñeyyā hīnāditāpi cā"ti.

Tattha etāni pāṇātipātāveramaṇīti-ādīni dasa sikkhāpadāni Bhagavatā eva vuttāni, na sāvakādīhi. Tāni ca Sāvattiyam vuttāni Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme āyasmantam Rāhulam pabbājetvā Kapilavatthuto Sāvatthim anuppattena sāmaṇerānam sikkhāpadavavatthāpanattham. Vuttam hetam—

Atha kho Bhagavā Kapilavatthusmim yathābhirantam viharitvā yena Sāvatthi tena cārikam pakkāmi, anupubbena cārikam caramāno yena Sāvatthi tadavasari, tatra sudam Bhagavā Sāvatthiyam viharati Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme. Tena kho pana samayena -pa-. Atha kho sāmaṇerānam etadahosi "kati nu kho amhākam sikkhāpadāni, kattha ca amhehi sikkhitabban"ti. Bhagavato etamattham ārocesum "anujānāmi bhikkhave sāmaṇerānam dasa sikkhāpadāni, tesu ca sāmaṇerehi sikkhitum, pāṇātipātā veramaṇī -pa-jātarūparajatapaṭiggahaṇā veramaṇī"ti¹.

Tānetāni "samādāya sikkhati sikkhāpadesū"ti² suttānusārena saraņagamanesu ca dassitapāṭhānusārena "pāṇātipātā veramaṇisikkhāpadaṁ³ samādiyāmī"ti evaṁ vācanāmaggaṁ āropitānīti veditabbāni. Evaṁ tāva "yena yattha yadā yasmā, vuttānetāni taṁ nayaṁ vatvā"ti so nayo daṭṭhabbo.

#### Sādhāraņavisesavavatthāna

Ettha ca ādito dve catutthapañcamāni upāsakānam sāmaņerānañca sādhāraṇāni niccasīlavasena. Uposathasīlavasena pana upāsakānam sattamaṭṭhamam cekam aṅgam katvā sabbapacchimavajjāni sabbānipi sāmaṇerehi sādhāraṇāni, pacchimam pana sāmaṇerānameva visesabhūtanti evam sādhāraṇavisesato vavatthānam kātabbam. Purimāni cettha pañca ekanta-akusalacittasamuṭṭhānattā pāṇātipātādīnam pakativajjato veramaṇiyā,

<sup>1.</sup> Vi 3. 117 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 1. 59; Ma 2. 17; Abhi 2. 253 piṭṭhādīsu.

<sup>3.</sup> Veramaņī sikkhāpadam (Sī, Syā)

sesāni paṇṇattivajjatoti evam pakatiyā ca yam vajjam, vajjam paṇṇattiyā ca yam, tam vavatthapetabbam.

#### Sādhāraņavibhāvanā

Yasmā cettha "veramaņisikkhāpadam samādiyāmī" ti etāni sabbasādhāņāni padāni, tasmā etesam padānam byañjanato ca atthato ca ayam sādhāranavibhāvanā veditabbā—

Tattha byañjanato tāva veram maṇatīti veramaṇī, veram pajahati, vinodeti, byantīkaroti, anabhāvam gametīti attho. Viramati vā etāya karaṇabhūtāya veramhā puggaloti vikārassa vekāram katvā veramaṇī. Teneva cettha "veramaṇisikkhāpadam viramaṇisikkhāpadam"ti dvidhā sajjhāyam karonti. Sikkhitabbāti sikkhā, pajjate anenāti padam. Sikkhāya padam sikkhāpadam, sikkhāya adhigamūpāyoti attho. Atha vā mūlam nissayo patiṭṭhāti vuttam hoti. Veramaṇī eva sikkhāpadam veramaṇisikkhāpadam, viramaṇisikkhāpadam vā dutiyena nayena. Sammā ādiyāmi samādiyāmi, avītikkamanādhippāyena akhaṇḍakāritāya acchiddabhāritāya asabalakāritāya ca ādiyāmīti vuttam hoti.

Atthato pana veramaņīti kāmāvacarakusalacittasampayuttā virati, sā pāṇātipātā viramantassa "yā tasmim samaye pāṇātipātā ārati virati paṭivirati veramaṇī akiriyā akaraṇam anajjhāpatti velā-anatikkamo setughāto"ti evamādinā<sup>1</sup> nayena Vibhaṅge vuttā. Kāmañcesā veramaṇī nāma lokuttarāpi atthi, idha pana samādiyāmīti vuttattā samādānavasena pavattārahā, tasmā sā na hotīti kāmāvacarakusalacittasampayuttā viratīti vuttā.

**Sikkhā**ti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhāti, imasmim panatthe sampattaviratisīlam lokikā vipassanā rūpāpajhānāni ariyamaggo ca sikkhāti adhippetā. Yathāha—

Katame dhammā sikkhā, yasmim samaye kāmāvacaram kusalam cittam uppannam hoti, somanassasahagatam ñāṇasampayuttam -patasmim

samaye phasso hoti -pa- avikkhepo hoti, ime dhammā sikkhā.

Katame dhammā sikkhā, yasmim samaye rūpūpapattiyā maggam bhāveti vivicceva kāmehi vivicca akusalehi dhammehi -pa- paṭhamam jhānam -pa- pañcamam jhānam upasampajja viharati -pa- avikkhepo hoti, ime dhammā sikkhā.

Katame dhammā sikkhā, yasmim samaye arūpapattiyā -panevasaññānāsaññāyatanasahagatam -pa- avikkhepo hoti, ime dhammā sikkhā.

Katame dhammā sikkhā, yasmim samaye lokuttaram jhānam bhāveti niyyānikam -pa- avikkhepo hoti, ime dhammā sikkhāti<sup>1</sup>.

Etāsu sikkhāsu yāya kāyaci sikkhāya padam adhigamūpāyo, atha vā mūlam nissayo patiṭṭhāti sikkhāpadam. Vuttam hetam "sīlam nissāya sīle patiṭṭhāya satta bojjhange bhāvento bahulīkaronto"ti mādi². Evamettha sādhāranānam padānam sādhāranā byanjanato atthato ca vibhāvanā kātabbā.

#### Purimapañcasikkhāpadavannanā

Idāni yam vuttam "atha pañcasu pubbesu, visesatthappakāsato -paviññātabbo vinicchayo"ti, tatthetam vuccati—pāṇātipātoti ettha tāva pāṇoti jīvitindriyappaṭibaddhā khandhasantati, tam vā upādāya paññatto satto. Tasmim pana pāṇe pāṇasaññino tassa pāṇassa jīvitindriyupacchedaka-upakkamasamuṭṭhāpikā kāyavacīdvārānam aññataradvārappavattā vadhakacetanā pāṇātipāto. Adinnādānanti ettha adinnanti parapariggahitam yattha paro yathākāmakāritam āpajjanto adaṇḍāraho anupavajje ca hoti, tasmim parapariggahite parapariggahitasaññino tadādāyaka upakkamasamuṭṭhāpikā kāyavacīdvārānam aññataradvārappavattā eva theyya cetanā adinnādānam. Abrahmacariyanti aseṭṭhacariyam, dvayamdvayasamāpattimethu nappaṭisevanā kāyadvārappavattā asaddhammappaṭisevanaṭṭhānavītikkamacetanā

abrahmacariyam. Musāvādoti ettha musāti visamvādanapurekkhārassa atthabhañjanako vacīpayogo kāyapayogo vā, visamvādanādhippāyena panassa paravisamvādakakāyavacīpayogasamuṭṭhāpikā kāyavacīdvārānameva aññataradvārappavattā micchācetanā musāvādo. Surāmerayamajjapamādaṭṭhānanti ettha pana surāti pañca surā—piṭṭhasurā pūvasurā odanasurā kiṇṇapakkhittā sambhārasamyuttā cāti. Merayampi pupphāsavo phalāsavo guļāsavo madhvāsavo sambhārasamyutto cāti pañcavidham. Majjanti tadubhayameva madaniyaṭṭhena majjam, yam vā panaññampi kiñci atthi madaniyam, yena pītena matto hoti pamatto, idam vuccati majjam. Pamādaṭṭhānanti yāya cetanāya tam pivati ajjhoharati, sā cetanā madappamādahetuko pamādaṭṭhānanti vuccati, yato ajjhoharaṇadhippāyena kāyadvārappavattā surāmerayamajjānam ajjhoharaṇacetanā "surāmerayamajjapamādaṭṭhānan"ti veditabbā. Evam tāvettha pāṇātipātappabhutīhi viññātabbo vinicchayo.

#### Ekatānānatādivinicchaya

#### Ekatānānatāditoti ettha āha—kim pana

vajjhavadhakappayogacetanādīnam ekatāya pāṇātipātassa aññassa vā adinnādānādino ekattam, nānatāya nānattam hoti, udāhu noti. Kasmā panetam vuccati, yadi tāva ekatāya ekattam, atha yadā ekam vajjham bahū vadhakā vadhenti, eko vā vadhako bahuke vajjhe vadheti, ekena vā sāhatthikādinā payogena bahū vajjhā vadhīyanti, ekā vā cetanā bahūnam vajjhānam jīvi-tindriyupacchedakapayogam samuṭṭhāpeti, tadā ekana pāṇātipātena bhavitabbam. Yadi pana nānatāya nānattam, atha yadā eko vadhako ekassatthāya ekam payogam karonto bahū vajjhe vadheti, bahū vā vadhakā Devadattayaññadattasomadattādīnam bahūnamatthāya bahū payoge karontā ekameva Devadattam Yaññadattam Somadattam vā vadhenti, bahūhi vā sāhatthikādīhi payogehi eko vajjho vadhīyati. Bahū vā cetanā eka-sseva vajjhassa jīvitindriyupacchedakapayogam samuṭṭhāpenti, tadā bahūhi pāṇātipātehi bhavitabbam. Ubhayampi cetamayuttam. Atha neva etesam vajjhādīnam ekatāya ekattam, nānatāya nānattam, aññatheva tu ekattam nānattañca hoti, tam vattabbam pāṇātipātassa, evam sesānampīti.

Vuccate—tattha tāva pāṇātipātassa na vajjhavadhakādīnam paccekamekatāya ekatā, nānatāya nānatā, kintu vajjhavadhakādīnam yuganandhamekatāya ekatā, dvinnampi tu tesam, tato aññatarassa vā nānatāya nānatā. Tathā hi bahūsu vadhakesu bahūhi sarakkhepādīhi¹ ekena vā opātakhaṇanādinā payogena bahū vajjhe vadhentesupi bahū pāṇātipātā honti. Ekasmim vadhake ekena, bahūhi vā payogehi tappayogasamuṭṭhāpikāya ca ekāya, bahūhi vā cetanāhi bahū vajjhe vadhentepi bahū pāṇātipātā honti, bahūsu ca vadhakesu yathāvuttappakārehi bahūhi, ekena vā payogena ekam vajjham vadhentesupi bahū pāṇātipātā honti. Esa nayo adinnādānādīsupīti. Evamettha ekatānānatāditopi viññātabbo vinicchayo.

Ārammaṇatoti pāṇātipāto cettha jīvitindriyārammaṇo. Adinnādāna-abrahmacariyasurāmerayamajjapamādaṭṭhānāni rūpadhammesu rūpāyatanādi-aññatarasaṅkhārārammaṇāni. Musāvādo yassa musā bhaṇati, tamārabhitvā pavattanato sattārammaṇo. Abrahmacariyampi sattārammaṇanti eke. Adinnādānañca yadā satto haritabbo hoti, tadā sattārammaṇanti. Api cettha saṅkhāravaseneva sattārammaṇam², na paṇṇattivasenāti. Evamettha ārammaṇatopi viññātabbo vinicchayo.

Ādānatoti pāṇātipātāveramaṇisikkhāpadādīni cetāni sāmaṇerena bhikkhusantike samādinnāneva samādinnāni honti, upāsakena pana attanā samādiyantenāpi samādinnāni honti, parassa santike samādiyantenāpi. Ekajjham samādinnānipi samādinnāni honti, paccekam samādinnānipi. Kintu nānam³ ekajjham samādiyato ekāyeva virati ekāva cetanā hoti, kiccavasena panetāsam pañcavidhattam viñnāyati⁴. Paccekam samādiyato pana pañceva viratiyo pañca ca cetanā hontīti veditabbā. Evamettha ādānatopi viñnātabbo vinicchayo.

**Bhedato**ti sāmaņerānam cettha ekasmim bhinne sabbānipi bhinnāni honti. Pārājikaṭṭhāniyāni hi tāni tesam, yam tam vītikkantam hoti, teneva kammabaddho. Gahaṭṭhānam pana ekasmim bhinne ekameva bhinnam hoti,

<sup>1.</sup> Sarasatthādīhi (Sī)

<sup>2.</sup> Satte ārabhanti (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Kintu (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Paccattam paññapīyati (Sī), paññattam paññāpīyati (Syā)

yato tesam tamsamādāneneva puna pañcangikattam sīlassa sampajjati. Apare panāhu "visum visum samādinnesu ekasmim bhinne ekameva bhinnam hoti, 'pañcangasamannāgatam sīlam samādiyāmī'ti evam pana ekato samādinnesu ekasmim bhinne sesānipi sabbāni bhinnāni honti, kasmā? Samādinnassa abhinnattā<sup>1</sup>, yam tam vītikkantam, teneva kammabaddho''ti. Evamettha bhedatopi viññātabbo vinicchayo.

Mahāsāvajjatoti guņavirahitesu tiracchānagatādīsu pāņesu khuddake pāņe<sup>2</sup> pāṇātipāto appasāvajjo, mahāsarīre mahāsāvajjo. Kasmā? Payogamahantatāya. Payogasamattepi vatthumahantatāya. Guṇavantesu pana manussādīsu appaguņe pāṇātipāto appasāvajjo, mahāguņe mahāsāvajjo. Sarīraguṇānantu samabhāve sati kilesānam upakkamānanca mudutāya appasāvajjatā, tibbatāya mahāsāvajjatā ca veditabbā. Esa nayo sesesupi. Api cettha surāmerayamajjapamādaṭṭhānameva mahāsāvajjam, na tathā pāṇātipātādayo. Kasmā? Manussabhūtassāpi ummattakabhāvasamvattanena ariyadhammantarāyakaraṇatoti. Evamettha mahāsāvajjatopi viññātabbo vinicchayo.

Payogatoti ettha ca pāṇātipātassa sāhatthiko āṇattiko nissaggiyo thāvaro vijjāmayo iddhimayoti chappayogā. Tattha kāyena vā kāyappaṭibaddhena vā paharaṇam sāhatthiko payogo, so uddissānuddissabhedato duvidho hoti. Tattha uddissake yam uddissa paharati, tasseva maraṇena kammunā bajjhati. "Yo koci maratū"ti evam anuddissake pahārapaccayā yassa kassaci maraṇena. Ubhayathāpi ca paharitamatte vā maratu, pacchā vā teneva rogena, paharitakkhaṇe³ eva kammunā bajjhati. Maraṇādhippāyena ca pahāram datvā tena⁴ amatassa puna aññena cittena pahāre dinne pacchāpi yadi paṭhamapahāreneva marati, tadā eva kammunā baddho hoti. Atha dutiyapahārena, natthi pāṇātipāto. Ubhayehi matepi paṭhamapahāreneva kammunā baddho, ubhayehipi amate nevatthi pāṇātipāto. Esa nayo

<sup>1.</sup> Samādānassa bhinnattā (Sī), samādānassābhinnattā (Syā)

<sup>2.</sup> Khuddakapāņe (Sī)

<sup>3.</sup> Paharanakkhane (Syā)

<sup>4.</sup> Teneva (Ka)

bahukehipi ekassa pahāre dinne. Tatrāpi hi yassa pahārena marati, tasseva kammabaddho hoti.

Adhiṭṭhahitvā pana āṇāpanaṁ āṇattiko payogo. Tatthapi sāhatthike payoge vuttanayeneva kammabaddho anussaritabbo. Chabbidho cettha niyamo veditabbo—

"Vatthu kālo ca okāso, āvudham iriyāpatho. Kiriyāvisesoti ime, cha ānattiniyāmakā"ti<sup>1</sup>.

Tattha **vatthū**ti māretabbo pāṇo. **Kālo**ti pubbaṇhasāyanhādikālo ca yobbanathāvariyādikālo ca<sup>2</sup>. **Okāso**ti gāmo vā nigamo vā vanaṁ vā racchā vā siṅghāṭakaṁ vāti evamādi. **Āvudhan**ti asi vā usu vā satti vāti evamādi. **Iriyāpatho**ti māretabbassa mārakassa ca thānaṁ vā nisajjā vāti evamādi.

Kiriyāvisesoti vijjhanam vā chedanam vā bhedanam vā sankhamundikam vāti evamādi. Yadi hi vatthum visamvādetvā "yam mārehī"ti āṇatto, tato añnam māreti, āṇāpakassa natthi kammabaddho. Atha vatthum avisamvādetvā māreti, āṇāpakassa āṇattikkhaṇe āṇattassa māraṇakkhaṇeti ubhayesampi kammabaddho. Esa nayo kālādīsupi.

Māraṇatthantu kāyena vā kāyappaṭibaddhena vā paharaṇanissajjanaṁ nissaggiyo payogo, sopi uddissānuddissabhedato duvidho eva, kammabaddho cettha pubbe vuttanayeneva veditabbo.

Māraṇatthameva opātakhaṇanaṁ apassena-upanikkhipanaṁ bhesajjavisayantādippayojanaṁ vā thāvaro payogo, sopi uddissānuddissabhedato duvidho, yato tatthapi pubbe vuttanayeneva kammabaddho veditabbo. Ayantu viseso—mūlaṭṭhena opātādīsu paresaṁ mūlena vā mudhā vā dinnesupi yadi tappaccayā koci marati, mūlaṭṭhasseva kammabaddho. Yadipi ca tena aññena vā tattha opāte vināsetvā bhūmisame katepi paṁsudhovakā vā paṁsuṁ gaṇhantā, mūlakhaṇakā vā mūlāni khaṇantā āvāṭaṁ

<sup>1.</sup> Vi-Ţţha 2. 45 piţţhe.

<sup>2.</sup> Yobbanatthavīriyādikālo ca (Sī), yobbanathāmaviriyādikālo ca (Syā)

karonti, deve vā vassante kaddamo jāyati, tattha ca koci otaritvā vā laggitvā vā marati, mūlaṭṭhasseva kammabaddho. Yadi pana yena laddhaṁ, so añño vā taṁ vitthaṭataraṁ gambhīrataraṁ vā karoti, tappaccayāva koci marati, ubhayesampi kammabaddho. Yathā tu mūlāni mūlehi saṁsandanti, tathā tatra thale kate muccati. Evaṁ apassenādīsupi yāva tesaṁ pavatti, tāva yathāsambhavaṁ kammabaddho veditabbo.

Māraṇattham pana vijjāparijappanam vijjāmayo payogo. Dāṭhāvudhādīnam dāṭhākoṭanādimiva¹ māraṇattham kammavipākajiddhivikārakaraṇam iddhimayo payogoti. Adinnādānassa tu theyyapasayhapaṭicchannaparikappakusāvahāravasappavattā sāhatthikāṇattikādayo payogā, tesampi vuttānusāreneva pabhedo veditabbo. Abrahmacariyādīnam tiṇṇampi sāhatthiko eva payogo labbhatīti. Evamettha payogatopi viññātabbo vinicchayo.

Aṅgatoti ettha ca pāṇātipātassa pañca aṅgāni bhavanti—pāṇo ca hoti, pāṇasaññī ca, vadhakacittañca paccupaṭṭhitaṁ hoti, vāyamati, tena ca maratīti. Adinnādānassāpi pañceva—parapariggahitañca hoti, parapariggahitasaññī ca, theyyacittañca paccupaṭṭhitaṁ hoti, vāyamati, tena ca ādātabbaṁ ādānaṁ gacchatīti. Abrahmacariyassa pana cattāri aṅgāni bhavanti—ajjhācariyavatthu ca hoti, tattha ca sevanacittaṁ paccupaṭṭhitaṁ hoti, sevanapaccayā payogañca samāpajjati, sādiyati cāti, tathā paresaṁ dvinnampi. Tattha musāvādassa tāva musā ca hoti taṁ vatthu, visaṁvādanacittañca paccupaṭṭhitaṁ hoti, tajjo ca vāyāmo, paravisaṁvādanañca viññāpayamānā viññatti pavattatīti cattāri aṅgāni veditabbāni. Surāmerayamajjapamādaṭṭhānassa pana surādīnañca aññataraṁ hoti, madanīyapātukamyatācittañca paccupaṭṭhitaṁ hoti, tajjañca vāyāmaṁ āpajjati, pīte ca pavisatīti imāni cattāri aṅgānīti. Evamettha aṅgatopi viññātabbo vinicchayo.

Samuṭṭhānatoti pāṇātipāta-adinnādānamusāvādā cettha kāyacittato, vācācittato, kāyavācācittato cāti tisamuṭṭhānā honti. Abrahmacariyam kāyacittavasena ekasamuṭṭhānameva. Surāmerayamajjapamādaṭṭhānam kāyato ca, kāyacittato cāti dvisamuṭṭhānanti. Evamettha samuṭṭhānatopi viññātabbo vinicchayo.

Vedanātoti ettha ca pāṇātipāto dukkhavedanāsampayuttova. Adinnādānam tīsu vedanāsu aññataravedanāsampayuttam, tathā musāvādo. Itarāni dve sukhāya vā adukkhamasukhāya vā vedanāya sampayuttānīti. Evamettha vedanātopi viññātabbo vinicchayo.

**Mūlato**ti pāṇātipāto cettha dosamohamūlo. Adinnādānamusāvādā lobhamohamūlā vā dosamohamūlā vā. Itarāni dve lobhamohamūlānīti. Evamettha mūlatopi viññātabbo vinicchayo.

Kammatoti pāṇātipāta-adinnādāna-abrahmacariyāni cettha kāyakammameva kammapathappattāneva ca, musāvādo vacīkammameva. Yo pana atthabhañjako, so kammapathappatto. Itaro kammameva. Surāmerayamajjapamādaṭṭhānaṁ kāyakammamevāti. Evamettha kammatopi viñnātabbo vinicchayo.

Viramatoti ettha āha "pāṇātipātādīhi viramanto kuto viramatī"ti? Vuccate—samādānavasena tāva viramanto attano vā paresam vā pānātipātādi-akusalato viramati. Kimārabhitvā? Yato viramati, tadeva. Sampattavasenāpi viramanto vuttappakārākusalatova. Kimārabhitvā? Pāṇātipātādīnam vuttārammaṇāneva. Keci pana bhaṇanti "surāmerayamajjasankhāte sankhāre ārabhitvā surāmerayamajjapamādatthānā viramati, sattasankhāresu yam pana avaharitabbam bhanjitabbanca, tam arabhitva adinnadana musavada ca, satteyevārabhitvā pānātipātā abrahmacariyā cā"ti. Tadaññe "evam sante 'aññam cintento aññam kareyya, yañca pajahati, tam na jāneyyā'ti evamditthikā hutvā anicchamānā yadeva pajahati, tam attano pānātipātādiakusalamevārabhitvā viramatī"ti vadanti. Tadayuttam. Kasmā? Tassa paccuppannābhāvato bahiddhābhāvato ca. Sikkhāpadānam hi Vibhangapāthe "pañcannam sikkhāpadānam kati kusalā -pa- kati aranā"ti pucchitvā "kusalāyeva, siyā sukhāya vedanāya sampayuttā"ti1 evam pavattamāne vissajjane "paccuppannārammaņā"ti ca "bahiddhārammaņā"ti ca evam paccuppannabahiddhārammanattam vuttam, tam attano pānātipātādiakusalam ārabhitvā viramantassa na yujjati. Yam pana vuttam

"Aññaṁ cintento aññaṁ kareyya, yañca pajahati, taṁ na jāneyyā"ti, tattha vuccate—na kiccasādhanavasena pavattento aññaṁ cintento aññaṁ karotīti vā, yañca pajahati, taṁ na jānātīti vā vuccati.

Ārabhitvāna amatam, jahanto sabbapāpake. Nidassanañcettha bhave, maggatthoriyapuggaloti.

Evamettha viramatopi viññatabbo vinicchayo.

Phalatoti sabbe eva cete pāṇātipātādayo duggatiphalanibbattakā honti, sugatiyañca aniṭṭhākantāmanāpavipākanibbattakā honti, samparāye diṭṭhadhamme eva ca avesārajjādiphalanibbattakā. Api ca "yo sabbalahuso¹ pāṇātipātassa vipāko manussabhūtassa appāyukasaṁvattaniko hotī"ti² evamādinā nayenettha phalatopi viññātabbo vinicchayo.

Api cettha pāṇātipātādiveramaṇīnampi samuṭṭhānavedanāmūlakammaphalato viññātabbo vinicchayo. Tatthāyam viññāpanā—sabbā eva cetā veramaṇiyo catūhi samuṭṭhahanti kāyato kāyacittato vācācittato kāyavācācittato cāti. Sabbā eva ca sukhavedanāsampayuttā vā adukkhamasukhavedanāsampayuttā vā, alobhādosamūlā vā alobhādosāmohamūlā vā. Catassopi cettha kāyakammam, musāvādāveramaṇī vacīkammam, maggakkhaṇe ca cittatova samuṭṭhahanti, sabbāpi manokammam.

Pāṇātipātā veramaṇiyā cettha aṅgapaccaṅgasampannatā ārohapariṇāhasampattitā javasampattiyā suppatiṭṭhitapādatā cārutā mudutā sucitā sūratā mahabbalatā vissatthavacanatā lokapiyatā nelatā abhejjaparisatā acchambhitā duppadhaṁsitā³ parūpakkamena amaraṇatā anantaparivāratā surūpatā susaṇṭhānatā appābādhatā asokitā piyehi manāpehi saddhiṁ avippayogatā dīghāyukatāti evamādīni phalāni.

Adinnādānā veramaņiyā mahaddhanatā pahūtadhanadhaññatā anantabhogatā anuppannabhoguppattitā uppannabhogathāvaratā icchitānaṁ bhogānaṁ khippappaṭilābhitā rājacorudakaggi-appiyadāyādehi

asādhāraṇabhogatā asādhāraṇadhanappaṭilābhitā lokuttamatā<sup>1</sup> natthikabhāvassa ajānanatā sukhavihāritāti evamādīni.

Abrahmacariyā veramaņiyā vigatapaccatthikatā sabbajanapiyatā annapānavatthasayanādīnam lābhitā sukhasayanatā sukhappaṭibujjhanatā apāyabhayavinimuttatā itthibhāvappaṭilābhassa vā napumsakabhāvappaṭilābhassa vā abhabbatā akkodhanatā paccakkhakāritā apatitakkhandhatā anadhomukhatā itthipurisānam aññamaññapiyatā paripuṇṇindriyatā paripuṇṇalakkhaṇatā nirāsaṅkatā appossukkatā sukhavihāritā akutobhayatā piyavippayogābhāvatāti evamādīni.

Musāvādā veramaņiyā vippasannindriyatā vissaṭṭhamadhurabhāṇitā samasitasuddhadantatā nātithūlatā nātikisatā nātirassatā nātidīghatā sukhasamphassatā uppalagandhamukhatā sussūsakaparijanatā ādeyyavacanatā kamaluppalasadisamudulohitatanujivhatā anuddhatatā acapalatāti<sup>2</sup> evamādīni.

Surāmerayamajjapamādaṭṭhānā veramaṇiyā atītānāgatapaccuppannesu sabbakiccakaraṇīyesu³ khippaṁ paṭijānanatā sadā upaṭṭhitasatitā anummattakatā ñāṇavantatā analasatā ajaļatā anelamūgatā amattatā appamattatā asammohatā acchambhitā asārambhitā anussaṅkitā⁴ saccavāditā apisuṇāpharusāsamphapalāpavāditā rattindivamatanditatā kataññutā kataveditā amaccharitā cāgavantatā⁵ sīlavantatā ujutā akkodhanatā hirimanatā ottappitā ujudiṭṭhikatā mahāpaññatā medhāpitā paṇḍitatā atthānatthakusalatāti evamādīni phalāni. Evamettha pāṇātipātādiveramaṇīnaṁ samuṭṭhānavedanāmūlakammaphalatopi viññātabbo vinicchayo.

## Pacchimapañcasikkhāpadavannanā

Idāni yam vuttam—

"Yojetabbam tato yuttam, pacchimesvapi pañcasu. Āveņikañca vattabbam, ñeyyā hīnāditāpi cā"ti.

<sup>1.</sup> Lokuttaradhanappatilābhatā (Syā)

<sup>2.</sup> Apagatamammanatāti (Syā)

<sup>3.</sup> Kiccakaraṇīyesu (Sī, Syā) 4. Anissukitā (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Bhagavantatā (Ka)

Tassāyam atthavannanā—etissā purimapañcasikkhāpadavannanāya yam yujjati, tam tato gahetvā pacchimesvapi pañcasu sikkhāpadesu yojetabbam. Tatthāyam yojanā—yatheva hi purimasikkhāpadesu **ārammanato** ca surāmerayamajjapamādatthānam rūpāyatanādi-aññatarasankhārārammanam, tathā idha vikālabhojanam. Etena nayena sabbesam ārammanabhedo veditabbo. Ādānato ca yathā purimāni sāmanerena vā upā-sakena vā samādiyantena samādinnāni honti, tathā etānipi. Angatopi yathā tattha pānātipātādīnam angabhedo vutto, evamidhāpi vikālabhojanassa cattāri aṅgāni vikālo, yāvakālikam, ajjhoharanam, anummattakatāti. Etenānusārena sesānampi angavibhāgo veditabbo. Yathā ca tattha samutthānato surāmerayamajjapamādatthānam kāyato ca kāyacittato cāti dvisamutthānam, evamidha vikālabhojanam. Etena nayena sabbesam samutthānam veditabbam. Yathā ca tattha **vedanāto** adinnādānam tīsu vedanāsu aññataravedanāsampayuttam, tathā idha vikālabhojanam. Etena nayena sabbesam vedanāsampayogo veditabbo. Yathā ca tattha abrahmacariyam lobhamohamūlam, evamidha vikālabhojanam. Aparāni ca dve etena nayena sabbesam mūlabhedo vedi-tabbo. Yathā ca tattha pāṇātipātādayo kāyakammam, evamidhāpi vikālabhojanādīni. Jātarūparajatappatiggahanam pana kāyakammam vā siyā vacīkammam vā kāyadvārādīhi pavattisabbhāvapariyāyena, na kammapathavasena. Viramatoti yathā ca tattha viramanto attano vā paresam vā pānātipātādi-akusalato viramati, evamidhāpi vikālabhojanādi-akusalato, kusalatopi vā ekato. Yathā ca purimā pañca veramaniyo catusamutthānā kāyato, kāyacittato, vācācittato, kāyavācācittato cāti, sabbā sukhavedanāsampayuttā vā adukkhamasukhavedanāsampayuttā vā, alobhādosamūlā vā alobhādosāmohamūlā vā, sabbā ca nānappakāra-itthaphalanibbattakā, tathā idhāpīti.

"Yojetabbam tato yuttam, pacchimesvapi pañcasu. Āveņikañca vattabbam, ñeyyā hīnāditāpi cā"ti.

Ettha pana **vikālabhojanan**ti majjhanhikavītikkame bhojanam. Etañhi anuññātakāle vītikkante bhojanam, tasmā "vikālabhojanan"ti

vuccati, tato vikālabhojanā. **Naccagītavāditavisūkadassanan**ti ettha **naccaṁ** nāma yaṁkiñci naccaṁ, **gītan**ti yaṁkiñci gītaṁ, **vāditan**ti yaṁkiñci vāditaṁ. **Visūkadassanan**ti kilesuppattipaccayato kusalapakkhabhindanena visūkānaṁ dassanaṁ, visūkabhūtaṁ vā dassanaṁ visūkadassanaṁ. Naccā ca gītā ca vāditā ca visūkadassanā ca naccagītavāditavisūkadassanā. Visūkadassanañcettha Brahmajāle vuttanayeneva gahetabbaṁ. Vuttaṁ hi tattha—

"Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpaṁ visūkadassanamanuyuttā viharanti, seyyathidaṁ, naccaṁ gītaṁ vāditaṁ pekkhaṁ akkhānaṁ pāṇissaraṁ vetālaṁ kumbhathūṇaṁ sobhanakaṁ¹ caṇḍālaṁ vaṁsaṁ dhovanaṁ hatthiyuddhaṁ assayuddhaṁ mahiṁsayuddhaṁ usabhayuddhaṁ ajayuddhaṁ meṇḍayuddhaṁ kukkuṭayuddhaṁ vaṭṭakayuddhaṁ daṇḍayuddhaṁ² muṭṭhiyuddhaṁ nibbuddhaṁ uyyodhikaṁ balaggaṁ senābyūhaṁ anīkadassanaṁ iti vā, iti evarūpā visūkadassanā paṭivirato samaṇo Gotamo"ti³.

Atha vā yathāvuttenatthena naccagītavāditāni eva visūkāni naccagītavāditavisūkāni, tesam dassanam naccagītavāditavisūkadassanam, tasmā nacca-gītavāditavisūkadassanā. "Dassanasavanā"ti vattabbe yathā "so ca hoti micchādiṭṭhiko viparītadassano"ti evamādīsu<sup>4</sup> acakkhudvārappavattampi visayaggahaṇam "dassanan"ti vuccati, evam savanampi "dassanan"tveva vuttam. Dassanakamyatāya upasaṅkamitvā passato eva cettha vītikkamo hoti. Ṭhitanisinnasayanokāse pana āgatam gacchantassa vā āpāthagatam passato siyā saṁkileso, na vītikkamo. Dhammūpasaṁhitampi cettha gītam na vaṭṭatī, gītūpasaṁhito pana dhammo vaṭṭatīti veditabbo.

Mālādīni dhāraṇādīhi yathāsaṅkhaṁ yojetabbāni. Tattha **mālā**ti yaṁkiñci pupphajātaṁ. **Vilepanan**ti yaṁkiñci vilepanatthaṁ pisitvā paṭiyattaṁ. Avasesaṁ sabbampi vāsacuṇṇadhūpanādikaṁ gandhajātaṁ **gandho.** Taṁ sabbampi maṇḍanavibhūsanatthaṁ na vaṭṭati, bhesajjatthantu vaṭṭati, pūjanatthañca abhihaṭaṁ sādiyato<sup>5</sup> na kenaci pariyāyena na vaṭṭati. **Uccāsayanan**ti pamāṇātikkantaṁ vuccati. **Mahāsayanan**ti akappiyasayanaṁ akappiyattharaṇañca. Tadubhayampi

<sup>1.</sup> Sobhanakarakam (Sī), sobhanakārakam (Svā)

<sup>2.</sup> Vaṭṭakayuddham kukkurayuddham daṇḍakayuddham (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Dī 1. 6 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 35 pitthe.

<sup>5.</sup> Asādiyitum (Sī)

sādiyato na kenaci pariyāyena vaṭṭati. **Jāharūpan**ti suvaṇṇaṁ. **Rajatan**ti kahāpaṇo, lohamāsakadārumāsakajatumāsakādi yaṁ yaṁ tattha tattha vohāraṁ gacchati, tadubhayampi jātarūparajataṁ. Tassa yena kenaci pakārena sādiyanaṁ paṭiggaho nāma, so na yena kenaci pariyāyena vaṭṭatīti evaṁ āveṇikaṁ vattabbaṁ.

Dasapi cetāni sikkhāpadāni hīnena chandena cittavīriyavīmamsāhi vā samādinnāni hīnāni, majjhimehi majjhimāni, paņītehi paṇītāni. Taṇhādiṭṭhimānehi vā upakkiliṭṭhāni hīnāni, anupakkiliṭṭhāni majjhimāni, tattha tattha paññāya anuggahitāni paṇītāni. Ñāṇavippayuttena vā kusalacittena samādinnāni hīnāni, sasaṅkhārikañāṇasampayuttena majjhimāni, asaṅkhārikena panītānīti evam ñeyyā hīnāditāpi cāti.

Ettāvatā ca yā pubbe "yena yattha yadā yasmā"ti-ādīhi chahi gāthāhi Sikkhāpadapāṭhassa vaṇṇanatthaṁ mātikā nikkhittā, sā atthato pakāsitā hotīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Sikkhāpadavaņņanā niţţhitā.

## 3. Dvattim sākāravaņņanā

## Padasambandhavannanā

Idāni yadidam evam dasahi sikkhāpadehi parisuddhapayogassa sīle patiṭṭhitassa kulaputtassa āsayaparisuddhattham cittabhāvanatthamca aññatra Buddhuppādā appavattapubbam sabbatitthiyānam avisayabhūtam tesu tesu suttantesu—

"Ekadhammo bhikkhave bhāvito bahulīkato mahato samvegāya samvattati. Mahato atthāya samvattati. Mahato yogakkhemāya samvattati. Mahato satisampajaññāya samvattati. Ñāṇadassanappaṭilābhāya samvattati. Diṭṭhidhammasukhavihārāya samvattati. Vijjāvimuttiphalasacchikiriyāya samvattati.

katamo ekadhammo, kāyagatā sati. Amatam te bhikkhave na paribhuñjanti, ye kāyagatāsatim na paribhuñjanti. Amatam te bhikkhave paribhuñjanti, ye kāyagatāsatim paribhuñjanti. Amatam tesam bhikkhave aparibhuttam paribhuttam. Parihīnam aparihīnam. Viraddham āraddham, yesam kāyagatā sati āraddhā"ti<sup>1</sup>—

Evam Bhagavatā anekākārena pasamsitvā—

"Katham bhāvitā bhikkhave kāyagatāsati katham bahulīkatā mahabbalā hoti mahānisamsā. Idha bhikkhave bhikkhu araññagato vā"ti<sup>2</sup>—

Ādinā nayena ānāpānapabbam iriyāpathapabbam catusampajaññapabbam paṭikūlamanasikārapabbam dhātumanasikārapabbam nava sivathikapabbānīti imesam cuddasannam pabbānam vasena kāyagatāsatikammaṭṭhānam niddiṭṭham. Tassa bhāvanāniddeso anuppatto. Tattha yasmā iriyāpathapabbam catusampajaññapabbam dhātumanasikāra-pabbanti imāni tīṇi vipassanāvasena vuttāni. Nava sivathikapabbāni vipassanā-ñāṇesuyeva ādīnavānupassanāvasena vuttāni. Yāpi cettha uddhumātakādīsu samādhibhāvanā iccheyya, sā Visuddhimagge vitthārato asubhabhāvanāniddese pakāsitā eva. Ānāpānapabbam pana paṭikūlamanasikārapabbañceti imānettha dve samādhivasena vuttāni. Tesu ānāpānapabbam ānāpānassativasena visum kammaṭṭhānamyeva. Yam panetam—

"Puna caparam bhikkhave bhikkhu imameva kāyam uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyantam pūram nānappakārassa asucino paccavekkhati 'atthi imasmim kāye kesā, lomā -pa- muttan'ti".

Evam tattha tattha matthalungam aṭṭhimiñjena sangahetvā desitam kāyagatāsatikoṭṭhāsabhāvanāpariyāyam dvattimsākārakammaṭṭhānam āraddham, tassāyam⁴ atthavaṇṇanā—

Tattha **atthī**ti samvijjanti. **Imasmin**ti yvāyam uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucinoti vuccati,

<sup>1.</sup> Am 1. 44 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 3. 132 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 3. 131 pitthe.

<sup>4.</sup> Tatthāyam (Ka)

tasmim. Kāyeti sarīre. Sarīram hi asucisancayato, kucchitānam vā kesādīnanceva cakkhurogādīnanca rogasatānam āyabhūtato kāyoti vuccati. Kesā -pa- muttanti¹ ete kesādayo dvattimsa ākārā, tattha "atthi imasmim kāye kesā atthi lomā"ti evam sambandho veditabbo. Tena kim kathitam hoti? Imasmim pādatalā paṭṭhāya upari, kesamatthakā paṭṭhāya heṭṭhā, tacato paṭṭhāya paritoti ettake byāmamatte kaļevare sabbākārenāpi² vicinanto na koci kinci muttam vā maṇim vā veļuriyam vā agarum vā candanam vā kuṅkumam vā kappūram vā vāsacuṇṇādim vā aṇumattampi sucibhāvam passati, atha kho paramaduggandhajeguccham assirikadassanam nānappakāram kesalomādibhedam asucimeva passatīti.

Ayam tāvettha padasambandhato vannanā.

## Asubhabhāvanā

Asubhabhāvanāvasena panassa evam vaṇṇanā veditabbā—evametasmim pāṇātipātāveramaṇisikkhāpadādibhede sīle patiṭṭhitena payogasuddhena ādikammikena kulaputtena āsayasuddhiyā adhigamanattham dvattim-sākārakammaṭṭhānabhāvanānuyogamanuyuñjitukāmena paṭhamam tāvassa āvāsakulalābhagaṇakammaddhānañātigantharoga-iddhipalibodhena kittipalibodhena vā saha dasa palibodhā honti, athānena āvāsakulalābhagaṇañātikittīsu saṅgappahānena, kammaddhānaganthesu abyāpārena, rogassa tikicchāyāti evam te dasa palibodhā upacchinditabbā, athānena upacchinnapalibodhena anupacchinnanekkhammābhilāsena koṭippattasallekhavuttitam pariggahetvā khuddānukhuddakampi vinayācāram appajahantena āgamādhigamasamannāgato tato aññataraṅgasamannāgato vā kammaṭṭhānadāyako ācariyo vinayānurūpena vidhinā upagantabbo, vattasampadāya ca ārādhitacittassa tassa attano adhippāyo nivedetabbo. Tena tassa nimittajjhāsayacariyādhimuttibhedam ñatvā yadi etam kammaṭṭhānamanurūpam,

<sup>1.</sup> Matthalunganti (Sī, Syā)

atha yasmim vihāre attanā vasati, yadi tasmimyeva sopi vasitukāmo hoti, tato sankhepato kammaṭṭhānam dātabbam. Atha aññatra vasitukāmo hoti, tato pahātabbapariggahetabbādikathanavasena sapurekkhāram rāgacaritānukulādikathanavasena sappabhedam vitthārena kathetabbam. Tena tam sapurekkhāram sappabhedam kammaṭṭhānam uggahetvā ācariyam āpucchitvā yāni tāni—

"Mahāvāsam navāvāsam, jarāvāsanca panthanim. Soņdim pannanca pupphanca, phalam patthitameva ca.

Nagaram dārunā khettam, visabhāgena paṭṭanam. Paccantasīmāsappāyam, yattha mitto na labbhati.

Aṭṭhārasetāni ṭhānāni, iti viññāya paṇḍito. Ārakā parivajjeyya, maggam sappaṭibhayam¹ yathā"ti²—

Evam aṭṭhārasa senāsanāni parivajjetabbānīti vuccanti, tāni vajjetvā, yam tam—

"Kathañca bhikkhave senāsanam pañcaṅgasamannāgataṁ hoti, idha bhikkhave senāsanaṁ nātidūraṁ hoti naccāsannaṁ gamanāgamanasampannaṁ divā appākiṇṇaṁ rattiṁ appasaddaṁ appanigghosaṁ appaḍaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassaṁ, tasmiṁ kho pana senāsane viharantassa appakasirena uppajjanti cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārā, tasmiṁ kho pana senāsane therā bhikkhū viharanti bahussutā āgatāgamā dhammadharā vinayadharā mātikādharā, te kālena kālaṁ upasaṅkamitvā paripucchati paripañhati 'idaṁ bhante kathaṁ imassa ko attho'ti. Tassa te āyasmanto avivaṭañceva vivaranti, anuttānīkatañca uttāniṁ karonti, anekavihitesu ca kaṅkhāṭhāniyesu dhammesu kaṅkhaṁ paṭivinodenti. Evaṁ kho bhikkhave senāsanaṁ pañcaṅgasamannāgataṁ hotī"ti³—

Evam pañcangasamannāgatam senāsanam vuttam, tathārūpam senāsanam upagamma katasabbakiccena kāmesu ādīnavam, nekkhamme ca ānisamsam paccavekkhitvā

Buddhasubuddhatāya dhammasudhammatāya saṁghasuppaṭipannatāya ca anussaraṇena cittaṁ pasādetvā yaṁ taṁ—

"Vacasā manasā ceva, vaṇṇasaṇṭhānato disā. Okāsato paricchedā, sattadhuggahaṇaṁ vidū"ti—

Evam sattavidham uggahakosallam, anupubbato nātisīghato nātisaņikato vikkhepappaṭibāhanato paṇṇattisamatikkamato anupubbamuñcanato appanāto tayo ca suttantāti evam dasavidham manasikārakosallañca vuttam, tam apariccajantena dvattimsākārabhāvanā ārabhitabbā. Evam hi ārabhato sabbākārena dvattimsākārabhāvanā sampajjati, no aññathā.

Tattha āditova tacapañcakam tāva gahetvā api Tepitakena "kesā lomā"ti-ādinā nayena anulomato, tasmim pagunībhūte "taco dantā"ti evamādinā nayena patilomato, tasmimpi pagunībhūto tadubhayanayeneva anulomappatilomato bahi visatavitakkavicchedanattham pālipagunībhāvatthañca vacasā kotthāsa-sabhāvapariggahattham manasā ca addhamāsam bhāvetabbam. Vacasā hissa bhāvanā bahi visatavitakke vicchinditvā manasā bhāvanāya pālipagunatāya ca paccayo hoti, manasā bhāvanā asubhavannalakkhanānam aññataravasena pariggahassa<sup>1</sup> atha teneva nayena vakkapañcakam addhamāsam, tato tadubhayamaddhamāsam, tato papphāsapañcakamaddhamāsam, tato tam pañcakattayampi addhamāsam, atha ante avuttampi<sup>2</sup> matthalungam pathavīdhātu-ākārehi saddhim ekato bhavanattham idha pakkhipitva matthalungapancakam addhamāsam, tato pañcakacatukkampi addhamāsam, atha medachakkamaddhamāsam, tato medachakkena saha pañcakacatukkampi addhamāsam, atha muttachakkamaddhamāsam, tato sabbameva dvattimsākāramaddhamāsanti evam cha māse vannasanthānadisokāsaparicchedato vavatthapentena bhāvetabbam. Etam majjhimapaññam puggalam sandhāya vuttam. Mandapaññena tu yāvajīvam bhāvetabbam, tikkhapaññassa na cireneva bhāvanā sampajjatīti.

<sup>1.</sup> Pariggahitassa (Ka)

Etthāha "katham panāyamimam dvattimsākāram vannādito vavatthapetī''ti? Ayañhi "atthi imasmim kāye kesā''ti evamādinā nayena tacapañcakādivibhāgato dvattimsākāram bhāvento **kesā** tāva vannato kālakāti vavatthapeti, yādisakā vānena ditthā honti. Santhānato dīghavattalikā<sup>1</sup> tulādandamivāti vavatthapeti. Disato pana yasmā imasmim kāye nābhito uddham uparimā disā adho hetthimāti vuccati, tasmā imassa kāyassa uparimāya disāya jātāti vavatthapeti. Okāsato nalātantakannacūlikagalavātakaparicchinne sīsacamme jātāti. Tattha yathā vammikamatthake jātāni kunthatināni<sup>2</sup> na jānanti "mayam vammikamatthake jātānī"ti, napi vammikamatthako jānāti "mayi kunthatināni jātānī"ti, evameva na kesā jānanti "mayam sīsacamme jātā"ti, napi sīsacammam jānāti "mayi kesā jātā"ti. Ābhogapaccavekkhanavirahitā hi ete dhammā acetanā abyākatā suññā paramaduggandhajegucchappatikūlā, na satto na puggaloti vavatthapeti. Paricchedatoti duvidho paricchedo sabhāgavisabhāgavasena. Tattha kesā hetthā patitthitacammatalena tattha vīhaggamattami<sup>3</sup> pavisitvā patitthitena attano mūlatalena ca upari ākāsena tiriyam aññamaññena paricchinnāti evam sabhāgaparicchedato, kesā na avasesa-ekatimsākārā, avasesā ekatimsā na kesāti evam visabhāgaparicchedato ca vavatthapeti. Evam tāva kese vannādito vavatthapeti.

Avasesesu **lomā** vaṇṇato yebhuyyenanīlavaṇṇāti vavatthapeti, yādisakā vānena diṭṭhā honti. Saṇṭhānato oṇatacāpasaṇṭhānā, upari vaṅkatālahīrasaṇṭhānā vā, disato dvīsu disāsu jātā, okāsato hatthatalapādatale ṭhapetvā yebhuyyena avasesasarīracamme jātāti.

Tattha yathā purāṇagāmaṭṭhāne jātāni dabbatiṇāni na jānanti "mayam purāṇagāmaṭṭhāne jātānī"ti, na ca purāṇagāmaṭṭhānam jānāti "mayi dabbatiṇāni jātānī"ti, evameva na lomā jānanti "mayam sarīracamme jātā"ti, napi sarīracammam jānāti "mayi lomā jātā"ti.

Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā acetanā abyākatā

<sup>1.</sup> Dīghavaṭṭulakā (Sī), dīghavaṭṭakā (Syā) 2. Kuntatiṇāni (Sī) 3. Vīhimattaṁ (Ka)

suññā paramaduggandhajegucchapaṭikūlā, na satto na puggaloti vavatthapeti. Paricchedato heṭṭhā patiṭṭhitacammatalena tattha likkhāmattaṁ¹ pavisitvā patiṭṭhitena attano mūlena ca upari ākāsena tiriyaṁ aññamaññena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametesaṁ sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ lome vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param **nakhā** yassa paripuṇṇā, tassa vīsati. Te sabbepi vaṇṇato mamsavinimuttokāse setā, mamsasambandhe tambavaṇṇāti vavatthapeti. Saṇṭhānato yathāsakapatiṭṭhitokāsasaṇṭhānā, yebhuyyena madhukaphalaṭṭhikasaṇṭhānā, macchasakalikasaṇṭhānā vāti vavatthapeti. Disato dvīsu disāsu jātā, okāsato aṅgulīnam aggesu patiṭṭhitāti.

Tattha yathā nāma gāmadārakehi² daṇḍakaggesu madhukaphalaṭṭhikā ṭhapitā na jānanti "mayaṁ daṇḍakaggesu ṭhapitā"ti, napi daṇḍakā jānanti "amhesu madhukaphalaṭṭhikā ṭhapitā"ti, evameva nakhā na jānanti "mayaṁ aṅgulīnaṁ aggesu patiṭṭhitā"ti, napi aṅguliyo jānanti "amhākaṁ aggesu nakhā patiṭṭhitā"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā acetanā -pa- na puggaloti vavatthapeti. Paricchedato "heṭṭhā mūle ca aṅgulimaṁsena, tattha patiṭṭhitatalena vā upari agge ca ākāsena, ubhatopassesu aṅgulīnaṁ ubhatokoṭicammena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametesaṁ sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ nakhe vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param dantā yassa paripuṇṇā, tassa dvattimsa. Te sabbepi vaṇṇato setavaṇṇāti vavatthapeti. Yassa samāsaṇṭhitā honti, tassa kharapattacchinnasaṅkhapaṭalamiva samaganthitasetakusumamakuļamālā viya ca khāyanti. Yassa visamasaṇṭhitā, tassa jiṇṇa-āsanasālāpīṭhakapaṭipāṭi viya nānāsaṇṭhānāti saṇṭhānato vavatthapeti. Tesaṁ hi ubhayadantapantipariyosānesu heṭṭhato uparito ca dve dve katvā aṭṭha dantā catukoṭikā catumūlikā āsandikasaṇṭhānā, tesaṁ orato

teneva kamena sanniviṭṭhā aṭṭha dantā tikoṭikā timūlikā siṅghāṭakasaṇṭhānā. Tesampi orato teneva kamena heṭṭhato uparito ca ekamekaṁ katvā cattāro dantā dvikoṭikā dvimūlikā yānakūpatthambhinīsaṇṭhānā¹. Tesampi orato teneva kamena sanniviṭṭhā cattāro dāṭhādantā ekakoṭikā ekamūlikā mallikāmakuļasaṇṭhānā. Tato ubhayadantapantivemajjhe heṭṭhā cattāro upari cattāro katvā aṭṭha dantā ekakoṭikā ekamūlikā tumbabījasaṇṭhānā. Disato uparimāya disāya jātā. Okāsato uparimā uparimahanukaṭṭhike adhokoṭikā, heṭṭhimā heṭṭhimahanukaṭṭhike uddhaṁkoṭikā hutvā patiṭṭhitāti.

uparimatale pavesitā thambhā na jānanti "mayam heṭṭhāsilātale patiṭṭhāpitā, uparimatale pavesitā"ti, na heṭṭhāsilātalam jānāti "mayi thambhā paviṭṭhāpitā"ti, na uparimatalam jānāti "mayi thambhā paviṭṭhā"ti, evameva dantā na jānanti "mayam heṭṭhāhanukaṭṭhike patiṭṭhitā, uparimahanukaṭṭhike paviṭṭhā"ti, nāpi heṭṭhāhanukaṭṭhikam jānāti "mayi dantā patiṭṭhitā"ti, na uparimahanukaṭṭhikam jānāti "mayi dantā paviṭṭhā"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato heṭṭhā hanukaṭṭhikūpena hanukaṭṭhikam pavisitvā patiṭṭhitena attano mūlatalena ca upari ākāsena tiriyam aññamaññena paricchinnāti

vavatthapeti. Ayametesam sabhagaparicchedo, visabhagaparicchedo pana

kesasadiso evāti evam dante vannādito vavatthapeti.

Tattha yathā navakammikapurisena hetthā silātale patitthāpitā

Tato param antosarīre nānākuņapasañcayappaṭicchādakam **taco** vaṇṇato setoti vavatthapeti. So hi yadipi chavirāgarañjitattā kāļakodātādivaṇṇavasena nānāvaṇṇo viya dissati, tathāpi sabhāgavaṇṇena seto eva. So panassa setabhāvo aggijālābhighātapaharaṇapahārādīhi viddhamsitāya chaviyā pākaṭo hoti. Saṇṭhānato saṅkhepena kañcukasaṇṭhāno, vitthārena nānāsaṇṭhānoti. Tathā hi pādaṅgulittaco kosakārakakosasaṇṭhāno, piṭṭhipādattaco puṭabaddhūpāhanasaṇṭhāno, jaṅghattaco bhattapuṭakatāla-

paṇṇasaṇṭhāno, ūruttaco taṇḍulabharitadīghatthavikasaṇṭhāno, ānisadattaco udakapūritapaṭaparissāvanasaṇṭhāno, piṭṭhittaco phalakonaddhacammasaṇṭhāno, kucchittaco vīṇādoṇikonaddhacammasaṇṭhāno, urattaco yebhuyyena caturassasaṇṭhāno, dvibāhuttaco¹ tūṇīronaddhacammasaṇṭhāno, piṭṭhihatthattaco khurakosasaṇṭhāno phaṇakatthavikasaṇṭhāno vā, hatthaṅgulittaco kuñcikākosasaṇṭhāno, gīvattaco galakañcukasaṇṭhāno, mukhattaco chiddāvachiddakimikulāvakasanthāno, sīsattaco pattatthavikasanthānoti.

Tacapariggaṇhakena ca yogāvacarena uttaroṭṭhato paṭṭhāya tacassa maṁsassa ca antarena cittaṁ pesentena paṭhamaṁ tāva mukhattaco vavatthapetabbo, tato sīsattaco, atha bahigīvattaco, tato anulomena paṭilomena ca dakkhiṇahatthattaco. Atha teneva kamena vāmahatthattaco, tato piṭṭhittaco, atha ānisadattaco, tato anulomena paṭilomena ca dakkhiṇapādattaco, atha vāmapādattaco, tato vatthi-udarahadaya-abbhantaragīvattaco, tato heṭṭhimahanukattaco, atha adharoṭṭhattaco. Evaṁ yāva puna upari oṭṭhattacoti. Disato dvīsu disāsu jāto. Okāsato sakalasarīraṁ pariyonandhitvā thitoti.

Tattha yathā allacammapariyonaddhāya peļāya na allacammam jānāti "mayā peļā pariyonaddhā"ti, napi peļā jānāti "aham allacammena pariyonaddhā"ti, evameva na taco jānāti "mayā idam cātumahābhūtikam sarīram onaddhan"ti, napi idam cātumahābhūtikam sarīram jānāti "aham tacena onaddhan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Kevalam tu—

Allacammapațicchanno, navadvāro mahāvaņo. Samantato paggharati, asucipūtigandhiyoti.

Paricchedato heṭṭhā maṁsena tattha patiṭṭhitatalena vā upari chaviyā paricchinnoti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ tacaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre navapesisatappabhedam **mamsam** vannato rattam pāli-bhaddakapupphasannibhanti vavatthapeti. Santhānato nānāsanthānanti. Tathā hi tattha janghamamsam tālapattaputabhattasanthānam, avikasitaketakīmakulasanthānantipi keci. Ūrumamsam sudhāpisananisadapotakasanthānam, ānisadamamsam uddhanakotisanthānam, pitthimamsam tālagulapatalasanthānam, phāsukadvayamamsam vamsamayakotthakucchipadesamhi tanumattikālepasanthānam, thanamamsam vattetvā avakkhittaddhamattikāpindasanthānam, dvebāhumamsam nangutthasīsapāde chetvā niccammam katvā thapitamahāmūsikasanthānam, mamsasūnakasanthānantipi eke. Gandamamsam gandappadese thipitakarañjabījasanthānam, mandūkasanthānantipi eke. Jivhāmamsam nuhīpattasanthānam, nāsāmamsam omukhanikkhittapannakosasanthānam, akkhikūpamamsam addhapakka-udumbarasanthānam, sīsamamsam pattapacanakatāhatanulepasanthānanti. Mamsaparigganhakena ca yogāvacarena etāneva olārikamamsāni santhānato vavatthapetabbāni. Evam hi vavatthāpayato sukhumāni mamsāni ñānassa āpātham āgacchantīti. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato sādhikāni tīni atthisatāni anulimpitvā thitanti.

Tattha yathā thūlamattikānulittāya bhittiyā na thūlamattikā jānāti "mayā bhitti anulittā"ti, napi bhitti jānāti "ahaṁ thūlamattikāya anulittā"ti, evamevaṁ na navapesisatappabhedaṁ maṁsaṁ jānāti "mayā aṭṭhisatattayaṁ anulittan"ti, napi aṭṭhisatattayaṁ jānāti "ahaṁ navapesisatappabhedena maṁsena anulittan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Kevalaṁ tu—

Navapesisatā mamsā, anulittā kaļevaram. Nānākimikulākinnam, mīlhatthānamva pūtikanti.

Paricchedato heṭṭhā aṭṭhisaṃghāṭena tattha patiṭṭhitatalena vā upari tacena tiriyaṁ aññamaññena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ maṁsaṁ vannādito vavatthapeti.

Tato param sarīre navasatappabhedā **nhārū** vaṇṇato setāti vavatthapeti, madhuvaṇṇātipi eke. Saṇṭhānato nānāsaṇṭhānāti.

tathā hi tattha mahantā mahantā nhārū kandalamakuļasanthānā, tato sukhumatarā sūkaravāgurarajjusanthānā, tato anukatarā pūtilatāsanthānā, tato anukatarā sīhalamahāvīnātantisanthānā, tato anukatarā thūlasuttakanthānā, hatthapitthipādapitthīsu nhārū sakunapādasanthānā, sīse nhārū gāmadārakānam sīse thapitaviralataradukūlasanthānā, pitthiyā nhārū temetvā ātape pasāritamacchajāla-santhānā, avasesā imasmim sarīre tamtamangapaccangānugatā nhārū sarīre patimukkajālakancukasanthānāti. Disato dvīsu disāsu jātā. Tesu ca dakkhinakannacūlikato patthāya pañca kandaranāmakā mahānhārū purato ca pacchato ca vinandhamānā vāmapassam gatā, vāmakannacūlikato patthāya pañca purato ca pacchato ca vinandhamānā dakkhinapassam gatā, dakkhinagalavātakato patthāya pañca purato ca pacchato ca vinandhamānā vāmapassam gatā, vāmagalavātakato patthāya pañca purato ca pacchato ca vinandhamānā dakkhinapassam gatā, dakkhinahattham vinandhamana purato ca pacchato ca pañca pañcati dasa kandaranāmakā eva mahānhārū ārulhā. Tathā vāmahattham, dakkhinapādam, vāmapādancāti evamete satthi mahānhārū sarīradhārakā sarīraniyāmakātipi vavatthapeti. Okāsato sakalasarīre atthicammānam atthimamsanañca antare atthini abandhamana thitati.

Tattha yathā vallisantānabaddhesu kuṭṭadārūsu na vallisantānā jānanti "amhehi kuṭṭadārūni¹ ābaddhānī"ti, napi kuṭṭadārūni jānanti "mayaṁ vallisantānehi ābaddhānī"ti, evameva na nhārū jānanti "amhehi tīṇi aṭṭhisatāni ābaddhānī"ti, napi tīṇi aṭṭhisatāni jānanti "mayaṁ nhārūhi ābaddhānī"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Kevalaṁ tu—

Navanhārusatā honti, byāmamatte kaļevare. Bandhanti aṭṭhisaṅghāṭaṁ, agāramiva valliyoti.

Paricchedato heṭṭhā tīhi aṭṭhisatehi tattha patiṭṭhitatalehi vā upari tacamaṁsehi tiriyaṁ aññamaññena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametesaṁ sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ nhārū vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre dvattimsadantaṭṭhikānam visum gahitattā sesāni catusaṭṭhi hatthaṭṭhikāni catusaṭṭhi pādaṭṭhikāni catusaṭṭhi mudukaṭṭhikāni mamsanissitāni dve paṇhikaṭṭhīni ekekasmim pāde dve dve gopphakaṭṭhikāni dve jaṅghaṭṭhikāni ekam jaṇṇukaṭṭhi ekam ūruṭṭhi dve kaṭiṭṭhīni aṭṭhārasa piṭṭhikaṇṭakaṭṭhīni catuvīsati phāsukaṭṭhīni cuddasa uraṭṭhīni ekam hadayaṭṭhi dve akkhakaṭṭhīni dve piṭṭhibāhaṭṭhīni dve bāhaṭṭhīni dve dve aggabāhaṭṭhīni satta gīvaṭṭhīni dve hanukaṭṭhīni ekam nāsikaṭṭhi (dve akkhiṭṭhīni dve kaṇṇaṭṭhīni)¹ ekam nalāṭaṭṭhi (ekam muddhaṭṭhi)¹ nava sīsakapālaṭṭhīnīti evamādinā nayena vuttappabhedāni aṭṭhīni sabbāneva vaṇṇato setānīhi vavatthapeti.

Santhānato nānāsanthānāni. Tathā hi tattha aggapādanguliyatthīni katakabījasanthānāni, tadanantarāni angulīnam majjhapabbatthīni aparipunnapanasatthi-santhanani, mulapabbatthini panavasanthanani, morasakalisanthānānītipi<sup>2</sup> eke. Pitthipādatthīni kottitakandalakandarāsisanthānāni<sup>3</sup>, panhikatthīni ekatthitālaphalabījasanthānāni, gopphakatthīni ekatobaddhakīlāgolakasanthānāni. janghatthikesu khuddakam dhanudandasanthanam, mahantam khuppipāsāmilātadhamani-pitthisanthānam, janghatthikassa gopphakatthikesu patitthitatthānam apanītatacakhajjūrī-kalīrasanthānam<sup>4</sup>, janghatthikassa jannukatthike patitthitatthanam mudingamatthakasanthānam, jannukatthi ekapassato ghattitaphenasanthānam, ūrutthīni duttacchita-vāsipharasudandasanthānāni, ūrutthikassa katatthike patitthitatthānam suvannakārānam aggijālanakasalākābundisanthānam, tappatitthitokāso aggacchinnapunnāgaphalasanthāno, katitthīni dvepi ekābaddhāni hutvā kumbhakārehi katacullisanthānāni, tāpasabhisikāsanthānānītipi eke. Ānisadatthīni hetthāmukhathapitasappaphanasanthānāni, sattatthatthānesu chiddavachiddani attharasa pitthikantakatthini abbhantarato uparupari thapitasīsakapattavethaka<sup>5</sup>santhānāni, bāhirato vattanāvalisanthānāni, tesam antarantarā kakacadantasadisāni dve tīni kantakāni honti,

<sup>1. ( )</sup> Natthi Sī-Syā-potthakesu.

<sup>2.</sup> Mudingasanthānānītipi (Sī), modasakalikasanthānānītipi (Syā)

<sup>3.</sup> Kottitakandālamiñjarāsisanthānāni (Sī)

<sup>4.</sup> Acchāditakatakhajjūrīkaļīrasanthānam (Syā), anacchāditakakhajjūrīkalīrasanthānam (Ka)

<sup>5. ...</sup>vedhaka (Syā)

catuvīsatiyā phāsukatthīsu paripunnāni paripunnasīhaladāttasanthānāni, aparipunnāni aparipunnasīhaladāttasanthānāni, sabbāneva odātakukkutassa pasāritapakkhadvayasanthānānītipi eke. Cuddasa uratthīni jinnasandamānikaphalakapantisanthānāni, hadayatthi dabbiphanasanthānam, akkhakatthīni khuddaka-lohavāsidandasanthānāni, tesam hetthā atthi addhacandasanthānam, pitthibāhatthīni pharasuphanasanthānāni, upaḍḍhacchinnasīhaļakudālasanthānānītipi eke. Bāhatthīni ādāsadandasanthānāni, mahāvāsidandasanthānānītipi eke. Aggabāhatthīni yamakatālakandasanthānāni, manibandhatthīni ekato alliyāpetvā thapitasīsakapattavethakasanthānāni, pitthihatthatthīni kottitakandalakandarāsisanthānāni, hatthangulimūlapabbatthīni panavasanthānāni, majihapabbatthīni aparipunnapanasatthisanthānāni, aggapabbatthīni katakabījasanthānāni, satta gīvatthīni dande<sup>1</sup> vijjhitvā patipātivā thapitavamsakalīrakhandasanthānāni, hetthimahanukatthi kammārānam ayokūtayottakasanthānam, uparimahanukatthi avalekhanasatthakasanthānam, akkhināsakūpatthīni apanītamiñjatarunatālatthisanthānāni, nalātatthi adhomukhathapitabhinnasankhakapālasanthānam, kannacūlikatthīni nhāpitakhurakosasanthānāni, nalātakannacūlikānam upari pattabandhanokāse atthi bahalaghatapunnapatapilotikakhandasanthānam, muddhanatthi mukhacchinnavankanālikerasanthānam, sīsatthīni sibbetvā țhapitajajjarālābukaṭāhasanṭhānānīti. Disato dvīsu disāsu jātāni.

Okāsato avisesena sakalasarīre ţhitāni, visesena tu sīsaṭṭhīni gīvaṭṭhikesu patiṭṭhitāni, gīvaṭṭhīni piṭṭhikaṇṭakaṭṭhīsu patiṭṭhitāni, piṭṭhikaṇṭakaṭṭhīni kaṭiṭṭhīsu patiṭṭhitāni, kaṭiṭṭhīni ūruṭṭhikesu patiṭṭhitāni, ūruṭṭhīni jaṇṇukaṭṭhikesu, jaṇṇukaṭṭhīni jaṅghaṭṭhikesu, jaṅghaṭṭhīni gopphakaṭṭhikesu, gopphakaṭṭhīni piṭṭhipādaṭṭhikesu patiṭṭhitāni, piṭṭhipādaṭṭhikāni ca gopphakaṭṭhīni ukkhipitvā ṭhitāni, gopphakaṭṭhīni jaṅghaṭṭhīni -pa- gīvaṭṭhīni sīsaṭṭhīni ukkhipitvā ṭhitānīti etenānusārena avasesānipi atthīni veditabbāni.

Tattha yathā iṭṭhakagopānasicayādīsu na uparimā iṭṭhakādayo jānanti "mayaṁ heṭṭhimesu patiṭṭhitā"ti, napi heṭṭhimā jānanti "mayaṁ uparimāni ukkhipitvā thitā"ti, evameva na sīsatthikāni jānanti "mayaṁ

gīvaṭṭhikesu patiṭṭhitānī''ti -pa- na gopphakaṭṭhikāni jānanti "mayam piṭṭhipādaṭṭhikesu patiṭṭhitānī''ti, napi piṭṭhipādaṭṭhikāni jānanti "mayam gopphakaṭṭhīni ukkhipitvā ṭhitānī''ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Kevalam tu imāni sādhikāni tīṇi aṭṭhisatāni navahi nhārusatehi navahi ca mamsapesisatehi ābaddhānulittāni, ekaghanacammapariyonaddhāni,

sattarasaharaṇīsahassānugatasinehasinehitāni, navanavutilomakūpasahassaparissavamānasedajallikāni, asītikimikulāni,
kāyotveva saṅkhyaṁ gatāni, yaṁ sabhāvato upaparikkhanto yogāvacaro na
kiñci gayhūpagaṁ passati, kevalaṁ tu nhārusambhandhaṁ
nānākuṇapasaṁkiṇṇaṁ aṭṭhisaṅghāṭameva passati. Yaṁ disvā Dasabalassa
puttabhāvaṁ upeti. Yathāha—

"Paṭipāṭiyaṭṭhīni ṭhitāni koṭiyā, Anekasandhiyamito<sup>1</sup> na kehici. Baddho nahārūhi jarāya codito, Acetano kaṭṭhakaliṅgarūpamo.

Kuṇapaṁ kuṇape jātaṁ, asucimhi ca pūtini. Duggandhe cāpi duggandhaṁ, bhedanamhi ca vayadhammaṁ².

Aṭṭhipuṭe aṭṭhipuṭo, nibbatto pūtini pūtikāyamhi. Tamhi ca vinetha chandaṁ, hessatha puttā Dasabalassā"ti ca.

Paricchedato anto aṭṭhimiñjena uparito maṁsena agge mūle ca aññamaññena paricchinnānīti vavatthapeti. Ayametesaṁ sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ aṭṭhīni vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre yathāvuttappabhedānam aṭṭhīnam abbhantaragatam aṭṭhimiñjam vaṇṇato setanti vavatthapeti. Saṇṭhānato attano okāsasaṇṭhānanti. Seyyathidam? Mahantamahantānam aṭṭhīnam abbhantaragatam sedetvā vaṭṭetvā mahantesu vamsanaļakapabbesu pakkhittamahāvettankurasanthānam,

khuddānukhuddakānam abbhantaragatam sedetvā vaṭṭetvā khuddānukhuddakesu vamsanaļakapabbesu pakkhittatanuvettamkurasanṭhānanti. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato aṭṭhīnam abbhantare patiṭṭhitanti.

Tattha yathā veļunaļakādīnam antogatāni dadhiphāṇitāni na jānanti "mayam veļunaļakādīnam antogatānī"ti, napi veļunaļakādayo jānanti "dadhiphāṇitāni amhākam antogatānī"ti, evameva na aṭṭhimiñjam jānāti "aham aṭṭhīnam antogatan"ti, napi aṭṭhīni jānanti "aṭṭhimiñjam amhākam antogatan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato aṭṭhīnam abbhantaratalehi aṭṭhimiñjabhāgena ca paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam aṭṭhimiñjam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrassa abbhantare dvigoļakappabhedam vakkam vaņņato mandarattam pāļibhaddakaṭṭhivaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato gāmadārakānam suttāvutakīļāgoļakasaṇṭhānam, ekavaṇṭasahakāradvayasaṇṭhānantipi ete. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato galavāṭakā vinikkhantena ekamūlena thokam gantvā dvidhā bhinnena thūlanhārunā vinibaddham hutvā hadayamamsam parikkhipitvā ṭhitanti.

Tattha yathā vaṇṭūpanibaddham sahakāradvayam na jānāti "aham vaṇṭena upanibaddhan"ti, napi vaṇṭam jānātimayā sahakāradvayam upanibaddhan"ti, evameva na vakkam jānāti "aham thūlanhārunā upanibaddhan"ti, napi thūlanhāru jānāti "mayā vakkam upanibaddhan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato vakkam vakkabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam vakkam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrassa abbhantare **hadayam** vaṇṇato rattam rattapadumapattapiṭṭhivaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato bāhirapattāni apanetvā adho-mukhaṭhapitapadumamakuḷasaṇṭhānam, tañca aggacchinnapunnāgaphalamiva vivaṭekapassam¹ bahi maṭṭham anto kosātakīphalassa abbhantarasadisam. Paññābahulānam

thokam vikasitam, mandapaññānam makuļitameva. Yam rūpam nissāya manodhātu ca manoviññāṇadhātu ca pavattanti, tam apanetvā avasesamamsapiṇḍasaṅkhāta¹ hadayabbhantare addhapasatamattam lohitam saṇṭhāti, tam rāgacaritassa rattam, dosacaritassa kāļakam, mohacaritassa mamsadhovanodakasadisam, vitakkacaritassa kulatthayūsavaṇṇam, saddhācaritassa kaṇikārapupphavaṇṇam, paññācaritassa accham vippasannamanāvilam, niddhotajātimaṇi viya jutimantam khāyati. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato sarīrabbhantare dvinnam thanānam majjhe patitthitanti.

Tattha yathā dvinnam vātapānakavāṭakānam majjhe ṭhito aggaļatthambhako na jānāti "aham dvinnam vātapānakavāṭakānam majjhe ṭhito"ti, napi vātapānakavāṭakāni jānanti "amhākam majjhe aggaļatthambhako ṭhito"ti, evamevam na hadayam jānāti "aham dvinnam thanānam majjhe ṭhitan"ti, napi thanāni jānanti "hadayam amhākam majjhe ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato hadayam hadayabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam hadayam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrassa abbhantare **yakana**saññitam yamakamamsapiṇḍam vaṇṇato rattam rattakumudabāhirapattapiṭṭhivaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato ekamūlam hutvā agge yamakam koviļārapattasaṇṭhānam, tañca dandhānam ekamyeva hoti mahantam, paññavantānam dve vā tīṇi vā khuddakānīti. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato dvinnam thanānam abbhantare dakkhiṇapassam nissāya ṭhitanti.

Tattha yathā piṭharakapasse laggā maṁsapesi na jānāti "ahaṁ piṭharakapasse laggā"ti, napi piṭharakapassaṁ jānāti "mayi maṁsapesi laggā"ti, evameva na yakanaṁ jānāti "ahaṁ dvinnaṁ thanānaṁ abbhantare dakkhiṇapassaṁ nissāya ṭhitan"ti, napi thanānaṁ abbhantare dakkhiṇapassaṁ jānāti "maṁ nissāya yakanaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato pana yakanaṁ

yakanabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam yakanam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre paṭicchannāpaṭicchannabhedato duvidham kilomakam vaṇṇato setam dukūlapilotikavaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato attano okāsasaṇṭhānam. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato paṭicchannakilomakam hadayañca vakkañca parivāretvā appaṭicchannakilomakam sakalasarīre cammassa heṭṭhato mamsam pariyonandhitvā ṭhitanti.

Tattha yathā pilotikāya paliveṭhite maṁse na pilotikā jānāti "mayā maṁsaṁ paliveṭhitan"ti, napi maṁsaṁ jānāti "ahaṁ pilotikāya paliveṭhitan"ti, evameva na kilomakaṁ jānāti "mayā hadayavakkāni sakalasarīre ca cammassa heṭṭhato maṁsaṁ paliveṭhitan"ti. Napi hadayavakkāni sakalasarīre ca maṁsaṁ jānāti "ahaṁ kilomakena paliveṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato heṭṭhā maṁsena upari cammena tiriyaṁ kilomakabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ kilomakaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrassa abbhantare **pihakam** vaņņato nīlam milātanigguņdīpupphavaņņanti vavatthapeti. Saņṭhānato yebhuyyena sattangulappamāṇam abandhanam kāļavacchakajivhāsaṇṭhānam. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato hadayassa vāmapasse udarapaṭalassa matthakapassam nissāya ṭhitam, yamhi paharaṇapahārena bahi nikkhante sattānam jīvitakkhayo hotīti.

Tattha yathā koṭṭhakamatthakapassaṁ nissāya ṭhitā na gomayapiṇḍi jānāti "ahaṁ koṭṭhakamatthakapassaṁ nissāya ṭhitā"ti, napi koṭṭhakamatthakapassaṁ jānāti "gomayapiṇḍi maṁ nissāya ṭhitā"ti, evameva na pihakaṁ jānāti "ahaṁ udarapaṭalassa matthakapassaṁ nissāya ṭhitan"ti, napi udarapaṭalassa matthakapassaṁ jānāti "pihakaṁ maṁ nissāya ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti.

paricchedato pihakam pitakabhāvena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam pihakam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrassa abbhantare dvattimsamamsakhandappabhedam papphāsam vannato rattam nātiparipakka-udumbaravannanti vavatthapeti. Santhānato visamacchinnapūvasanthānam, chadanitthakakhandapunjasanthānantipi eke. Tadetam abbhantare asitapītādīnam abhāve uggatena kammajatejusmanā abbhāhatattā sankhāditapalālapindamiva nirasam nirojam hoti. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato sarīrabbhantare dvinnam thanānam abbhantare hadayanca yakananca upari chādetvā olambantam thitanti.

Tattha yathā jiṇṇakoṭṭhabbhantare lambamāno sakuṇakulāvako na jānāti "ahaṁ jiṇṇakoṭṭhabbhantara lambamāno ṭhito"ti, napi jiṇṇakoṭṭhabbhantaraṁ jānāti "sakuṇakulāvako mayi lambamāno ṭhito"ti, evameva na papphāsaṁ jānāti "ahaṁ sarīrabbhantare dvinnaṁ thanānaṁ antara lambamānaṁ ṭhitan"ti, napi sarīrabbhantare dvinnaṁ thanānaṁ antaraṁ jānāti "mayi papphāsaṁ lambamānaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato papphāsaṁ papphāsabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ papphāsaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param antosarīre purisassa dvattimsahattham itthiyā aṭṭhavīsatihattham ekavīsatiyā ṭhānesu obhaggam **antam** vaṇṇato setam sakkharasudhāvaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato sīsam chinditvā lohitadoṇiyam samvelletvā ṭhapitadhammanisaṇṭhānam. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato upari galavāṭake heṭṭhā ca karīsamagge vinibandhattā galavāṭakakarīsamaggapariyante sarīrabbhantare ṭhitanti.

Tattha yathā lohitadoṇiyam ṭhapitam chinnasīsam dhammanikaļevaram na jānāti "aham lohitadoṇiyam ṭhitan"ti, napi lohitadoṇi jānāti "mayi chinnasīsam dhammanikaļevaram ṭhitan"ti, evameva na antam jānāti "aham sarīrabbhantare ṭhitan"ti, napi sarīrabbhantaram jānāti "mayi antam thitan"ti.

ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato antam antabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam antam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param antosarīre antantare **antaguņam** vaņņato setam dakasītalikamūlavaņņanti vavatthapeti. Saņṭhānato dakasītalikamūlasaṇṭhānamevāti, gomuttasaṇṭhānantipi eke. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato kudālapharasukammādīni karontānam yantākaḍḍhanakāle yantasuttakamiva yantaphalakāni antabhoge¹ ekato aggaļante ābandhitvā pādapuñchanarajjumaṇḍalakassa antarā tam sibbitvā thitarajjukā viya ekavīsatiyā antabhogānam antarā thitanti.

Tattha yathā pādapuñchanarajjumaṇḍalakaṁ sibbitvā ṭhitarajjukā na jānāti "mayā pādapuñchanarajjumaṇḍhalakaṁ sibbitan"ti, napi pādapuñchanarajjumaṇḍalakaṁ jānāti "rajjukā maṁ sibbitvā ṭhitā"ti, evameva antaguṇaṁ na jānāti "ahaṁ antaṁ ekavīsatibhogabhantare ābandhitvā ṭhitan"ti, napi antaṁ jānāti "antaguṇaṁ maṁ ābandhitvā ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato antaguṇaṁ antaguṇabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ antaguṇaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param antosarīre **udariyam** vaņņato ajjhohaṭāhāravaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato parissāvane sithilabaddhataṇḍulasaṇṭhānam. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato udare ṭhitanti. Udaram nāma ubhato nippīļiyamānassa allasāṭakassa majjhe sañjātaphoṭakasadisam antapaṭalam, bahi maṭṭham, anto mamsakasambupaliveṭhitam, kiliṭṭhapāvārapupphasadisam, kuthitapanasaphalassa abbhantarasadisantipi eke. Tattha takkolakā²gaṇḍuppādakātālahīrakā sūcimukhakāpaṭatantusuttakāti evamādidvattimsakulappabhedā kimayo ākulabyākulā saṇḍasaṇḍacārino hutvā nivasanti, ye pānabhojanādimhi avijjamāne ullaṅghitvā

viravantā hadayamamsam abhitudanti<sup>1</sup> pānabhojanādīni ajjhoharaṇavelāyañca uddhammukhā hutvā paṭhamajjhohaṭe dve tayo ālope turitaturitā vilumpanti, yam etesam kimīnam pasūtigharam vaccakuṭi gilānasālā susānañca hoti, yattha seyyathāpi nāma caṇḍalagāmadvāre candanikāya saradasamaye thūlaphusitake deve vassante udakena āvūļham muttakarīsacammaṭṭhinhāru-

khaṇḍakhelasiṅghāṇikālohitappabhutinānākuṇapajātaṁ nipatitvā kaddamodakālulitaṁ sañjātakimikulākulaṁ hutvā dvīhatīhaccayena sūriyātapasantāpavegakuthitaṁ upari pheṇapupphulake² muñcantaṁ abhinīlavaṇṇaṁ paramaduggandhajegucchaṁ upagantuṁ vā daṭṭhuṁ vā anaraharūpataṁ āpajjitvā tiṭṭhati, pageva ghāyituṁ vā sāyituṁ vā, evameva nānappakārapānabhojanādi dantamusalasaṁcuṇṇitaṁ jivhāhatthasamparivattitaṁ khelalālāpalibuddhaṁ taṅkhaṇavigatavaṇṇagandharasādisampadaṁ koliyakhalisuvānavamathusadisaṁ³ nipatitvā pittasemhavātapaliveṭhitaṁ hutvā udaraggisantāpavegakuthitaṁ kimikulākulaṁ uparūpari pheṇapupphulakāni muñcantaṁ paramakasambuduggandhajegucchabhāvamāpajjitvā tiṭṭhati. Yaṁ sutvāpi pānabhojanādīsu amanuññatā saṇṭhāti, pageva paññācakkhunā oloketvā. Yattha ca patitaṁ pānabhojanādi pañcadhā vivekaṁ gacchati, ekaṁ bhāgaṁ pānakā khādanti, ekaṁ bhāgaṁ udaraggi jhāpeti, eko bhāgo muttaṁ hoti,

Tattha yathā paramajegucchāya suvānadoņiyā thito suvānavamathu na jānāti "ahaṁ suvānadoņiyā thito"ti, napi suvānadoņi jānāti "mayi suvānavamathu thito"ti, evameva na udariyaṁ jānāti "ahaṁ imasmiṁ paramaduggandhajegucche udare thitan"ti. Napi udaraṁ jānāti "mayi udariyaṁ thitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato udariyaṁ udariyabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ udariyaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

eko bhāgo karīsam hoti, eko bhāgo rasabhāvam āpajjitvā sonitamamsadīni

upabrūhayatīti.

<sup>1.</sup> Atitudanti (Ka)

<sup>2.</sup> Pheṇabubbulake (Sī), pheṇapubbulake (Syā)

<sup>3.</sup> Koliyakule suvānavamathusadisam (Syā, Ka)

Tato param antosarīre **karīsam** vaņņato yebhuyyena ajjhohaṭāhāravaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānam. Disato heṭṭhimāya disāya jātam. Okāsato pakkāsaye ṭhitanti. Pakkāsayo nāma heṭṭhā nābhipiṭṭhikaṇṭakamūlānam antare antāvasāne ubbedhena aṭṭhaṅgulamatto vaṁsanaļakabbhantarasadiso padeso, yattha seyyathāpi nāma uparibhūmibhāge patitam vassodakam ogaļitvā heṭṭhābhūmibhāgam pūretvā tiṭṭhati, evameva yaṁkiñci āmāsaye patitam pānabhojanādikam udaragginā pheṇuddehakam pakkam pakkam saṇhakaraṇiyā piṭṭhamiva saṇhabhāvam āpajjitvā antabilena ogaļitvā omadditvā vaṁsanaļake pakkhittapaṇḍumattikā viya sannicitam hutvā tiṭṭhati.

Tattha yathā vaṁsanaļake omadditvā pakkhittapaṇḍumattikā na jānāti "ahaṁ vaṁsanaļake ṭhitā"ti, napi vaṁsanaļako jānāti "mayi paṇḍumattikā ṭhitā"ti, evameva na karīsaṁ jānāti "ahaṁ pakkāsaye ṭhitan"ti, napi pakkāsayo jānāti "mayi karīsaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato karīsaṁ karīsabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ karīsaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre sīsakaṭāhabbhantare **matthaluṅgaṁ** vaṇṇato setaṁ ahichattakapiṇḍivaṇṇanti vavatthapeti. Pakkuthita¹ duddhavaṇṇantipi eke. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānaṁ. Disato uparimāya disāya jātaṁ. Okāsato sīsakaṭāhassa abbhantare cattāro sibbinimagge nissāya samodhāya ṭhapitā cattāro piṭṭhapiṇḍikā viya samohitaṁ catumatthaluṅgapiṇḍappabhedaṁ hutvā thitanti.

Tattha yathā purāṇalābukaṭāhe pakkhittapiṭṭhapiṇḍi pakkuthitaduddhaṁ vā na jānāti "ahaṁ purāṇalābukaṭāhe ṭhitan"ti, napi purāṇalābukaṭāhaṁ jānāti "mayi piṭṭhapiṇḍi pakkuthitaduddhaṁ vā ṭhitan"ti, evameva na matthaluṅgaṁ jānāti "ahaṁ sīsakaṭāhabbhantare ṭhitan"ti, napi sīsakaṭāhabbhantaraṁ jānāti "mayi matthaluṅgaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi

ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato matthaluṅgaṁ matthaluṅgabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ matthaluṅgaṁ vannādito vavatthapeti.

Tato param sarīre baddhābaddhabhedato duvidhampi **pittam** vaṇṇato bahala-madhukatelavaṇṇanti vavatthapeti. Abaddhapittam milātabakulapupphavaṇṇantipi¹ eke. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānam. Disato dvīsu disāsu jātam. Okāsato abaddhapittam kesalomanakhadantānam mamsavinimuttaṭṭhānam thaddhasukkhacammañca vajjetvā udakamiva telabindu avasesasarīram byāpetvā ṭhitam, yamhi kupite akkhīni pītakāni honti bhamanti, gattam kampati kaṇḍūyati. Baddhapittam hadayapapphāsānamantare yakanamamsam nissāya patiṭṭhite mahākosātakikosakasadise² pittakosake ṭhitam, yamhi kupite sattā ummattakā honti, vipallatthacittā hirottappa chaḍḍetvā akattabbam karonti, abhāsitabbam bhāsanti, acintitabbam cintenti.

Tattha yathā udakam byāpetvā thitam telam na jānāti "aham udakam byāpetvā thitan"ti, napi udakam jānāti "telam mam byāpetvā thitan"ti, evameva na abaddhapittam jānāti "aham sarīram byāpetvā thitan"ti, napi sarīram jānāti "abaddhapittam mam byāpetvā thitan"ti. Yathā ca kosātakikosake thitam vassodakam na jānāti "aham kosātakikosake thitan"ti, napi kosātakikosako jānāti "mayi vassodakam thitan"ti, evameva na baddhapittam jānāti "aham pittakosake thitan"ti, napi pittakosako jānāti "mayi baddhapittam thitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato pittam pittabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam pittam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīrabbhantare ekapattapūrappamāṇam **semham** vaṇṇato setam kacchakapaṇṇarasavaṇṇanti vavatthapeti. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānam. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato udarapaṭale ṭhitanti.

<sup>1.</sup> Milātaka-ākulipupphavannantipi (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Rattakosātakīkosakasadise (Syā, Ka)

yam pānabhojanādi-ajjhoharaṇakāle seyyathāpi nāma udake sevālapaṇakam kaṭṭhe vā kathale¹ vā patante chijjitvā dvidhā hutvā puna ajjhottharitvā tiṭṭhati, evameva pānabhojanādimhi nipatante chijjitvā dvidhā hutvā puna ajjhottharitvā tiṭṭhati, yamhi ca mandībhūte pakkamiva gaṇḍam pūtikamiva kukkuṭaṇḍam udarapaṭalam² paramajegucchakuṇapagandham hoti. Tato uggatena ca gandhena uggāropi mukhampi duggandham pūtikuṇapasadisam hoti, so ca puriso "apehi duggandham vāyasī"ti vattabbatam āpajjati, yanca abhivaḍḍhitam bahalattamāpannam paṭikujjhanaphalakamiva vaccakuṭiyā udarapaṭalabbhantare eva kuṇapagandham sannirumbhitvā tiṭṭhati.

Tattha yathā candanikāya uparipheṇapaṭalaṁ na jānāti "ahaṁ candanikāya ṭhitan"ti, napi candanikā jānāti "mayi pheṇapaṭalaṁ ṭhitan"ti, evameva na semhaṁ jānāti "ahaṁ udarapaṭale ṭhitan"ti, napi udarapaṭalaṁ jānāti "mayi semhaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato semhaṁ semhabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ semhaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre **pubbo** vaņņato paņdupalāsavaņņoti vavatthapeti. Saņthānato okāsasaņthāno. Disato dvīsu disāsu jāto. Okāsato pubbassa okāso nāma nibaddho natthi. Yattha pubbo sannicito tittheyya, yatra yatra khāņukaņtakappaharaņaggijālādīhi abhihate sarīrappadese lohitam santhahitvā paccati, gandapilakādayo vā uppajjanti, tatra tatra titthati.

Tattha yathā rukkhassa tattha tattha pharasudhārādīhi pahatappadese avagaļitvā thito niyyāso³ na jānāti "ahaṁ rukkhassa pahatappadese thito"ti, napi rukkhassa pahatappadeso jānāti "mayi niyyāso thito"ti, evameva na pubbo jānāti "ahaṁ sarīrassa tattha tattha khāṇukaṇṭakādīhi abhihatappadese gaṇḍapiļakādīnaṁ uṭṭhitappadese vā thito"ti, napi sarīrappadeso jānāti "mayi pubbo thito"ti.

<sup>1.</sup> Kathale (Sī)

ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato pubbo pubbabhāgena paricchinnoti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam pubbam vannādito vavatthapeti.

Tato param sarīre sannicitalohitam samsaraṇalohitanti evam duvidhe lohite sannicitalohitam tāva vaṇṇato bahalakuthitalākhārasavaṇṇanti vavatthapeti, samsaraṇalohitam acchalākhārasavaṇṇanti. Saṇṭhānato sabbampi attano okāsasaṇṭhānam. Disato sannicitalohitam uparimāya disāya jātam, samsaraṇalohitam dvīsupīti. Okāsato samsaraṇalohitam kesalomanakhadantānam mamsavinimuttaṭṭhānañceva thaddhasukkhacammañca vajjetvā dhamanijālānusārena sabbam upādinnakasarīram pharitvā ṭhitam. Sannicitalohitam yakanassa heṭṭhābhāgam pūretvā ekapattapūraṇamattam vakkahadayapapphāsānam upari thokam thokam bindum pātentam vakkahadayayakanapapphāse tementam thitam, yamhi vakkahadayādīni atemente sattā pipāsitā honti.

Tattha yathā jajjarakapāle ṭhitaṁ udakaṁ heṭṭhā leḍḍukhaṇḍādīni tementaṁ na jānāti "ahaṁ jajjarakapāle ṭhitaṁ heṭṭhā leḍḍukhaṇḍādīni tememī"ti, napi jajjarakapālaṁ heṭṭhā leḍḍukhaṇḍādīni vā jānanti "mayi udakaṁ ṭhitaṁ, amhe vā tementaṁ ṭhitan"ti, evameva na lohitaṁ jānāti "ahaṁ yakanassa heṭṭhābhāge vakkahadayādīni tementaṁ ṭhitan"ti, napi yakanassa heṭṭhābhāgaṭṭhānaṁ vakkahadayādīni vā jānanti "mayi lohitaṁ ṭhitaṁ, amhe vā tementaṁ ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato lohitaṁ lohitabhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ lohitaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre **sedo** vaņņato pasannatilatelavaņņoti vavatthapeti. Saņṭhānato okāsasaṇṭhāno. Disato dvīsu disāsu jāto. Okāsato sedassa okāso nāma nibaddho natthi, yattha sedo lohitam viya sadā tiṭṭheyya. Yasmā vā<sup>1</sup> yadā

aggisantāpasūriyasantāpa-utuvikārādīhi sarīram santapati, atha udakato abbūļhamattavisamacchinnabhisamuļālakumudanālakalāpa-udakamiva sabbakesalomakūpavivarehi paggharati. Tasmā tesam kesalomakūpavivarānam vasena tam santhānato vavatthapeti. "Sedaparigganhakena ca yogāvacarena kesalomakūpavivare pūretvā thitavaseneva sedo manasikātabbo"ti vuttam pubbācariyehi.

Tattha yathā bhisamuļālakumudanālakalāpavivarehi paggharantam udakam na jānāti "aham bhisamuļālakumudanālakalāpavivarehi paggharāmī"ti, napi bhisamuļālakumudanālakalāpavivarā jānanti "amhehi udakam paggharatī"ti, evameva na sedo jānāti "aham kesalomakūpavivarehi paggharāmī"ti, napi kesalomakūpavivarā jānanti "amhehi sedo paggharatī"ti, ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato sedo sedabhāgena paricchinnoti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam sedam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre cammamamsantare **medo** vaņņato phālitahaliddivaņņoti vavatthapeti. Saņṭhānato okāsasaṇṭhāno. Tathā hi sukhino thūlasarīrassa cammamamsantare pharitvā ṭhito haliddirattadukūlapilotikasaṇṭhāno, kisasarīrassa jaṅghamamsa- ūrumamsapiṭṭhikaṇṭakanissitapiṭṭhimamsa-udarapaṭalamamsāni nissāya samvellitvā ṭhapitahaliddirattadukūlapilotikakhaṇḍasaṇṭhāno. Disato dvīsu disāsu jāto. Okāsato thūlasarīrassa sakalasarīram pharitvā kisassa jaṅghāmamsādīni nissāya ṭhito, yo sinehasaṅkhātopi hutvā paramajegucchattā na matthakatelattham na gaṇḍūsatelattham na dīpajālanattham saṅgayhati.

Tattha yathā maṁsapuñjaṁ nissāya ṭhitā haliddirattadukūlapilotikā na jānāti "ahaṁ maṁsapuñjaṁ nissāya ṭhitā"ti, napi maṁsapuñjo jānāti "haliddirattadukūlapilotikā maṁ nissāya ṭhitā"ti, evameva na medo jānāti "ahaṁ sakalasarīraṁ jaṅghādīsu vā maṁsaṁ nissāya ṭhito"ti, napi sakalasarīraṁ jānāti jaṅghādīsu vā maṁsaṁ "medo maṁ nissāya ṭhito"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato medo heṭṭhā maṁsena, upari cammena, samantato

medabhāgena paricchinnoti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam medam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre **assu** vaņņato pasannatilatelavaņņanti vavatthapeti. Saņṭhānato okāsasaṇṭhānam. Disato uparimāya disāya jātam. Okāsato akkhikūpakesu ṭhitanti. Na cetam pittakosake pittamiva akkhikūpakesu sadā sannicitam hutvā tiṭṭhati, kintu yadā somanassajātā sattā mahāhasitam hasanti, domanassajātā rodanti paridevanti, tathārūpam visamāhāram vā haranti, yadā ca tesam akkhīni dhūmarajapamsukādīhi abhihaññanti, tadā etehi somanassadomanassavisamāhārādīhi samuṭṭhahitvā assu akkhikūpakesu pūretvā tiṭṭhati paggharati ca. "Assupariggaṇhakena ca yogāvacarena akkhikūpake pūretvā ṭhitavaseneva tam manasikātabban"ti pubbācariyā vaṇṇayanti.

Tattha yathā matthakacchinnataruṇatālaṭṭhikūpakesuṭhitaṁ udakaṁ na jānāti "ahaṁ matthakacchinnataruṇatālaṭṭhikūpakesu ṭhitan"ti, napi matthakacchinnataruṇa-tālaṭṭhikūpakā jānanti "amhesu udakaṁ ṭhitan"ti, evameva na assu jānāti "ahaṁ akkhikūpakesu ṭhitan"ti, napi akkhikūpakā jānanti "amhesu assu ṭhitan"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato assu assubhāgena paricchinnanti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ assuṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre vilīnasinehasankhātā vasā vaņņato ācāme āsittatelavaņņāti vavatthapeti. Saņṭhānato okāsasanṭhānā. Disato dvīsu disāsu jātā. Okāsato hatthatalahatthapiṭṭhipādatalapādapiṭṭhināsāpuṭanalāṭa-amsakūṭesu ṭhitāti. Na cesā etesu okāsesu sadā vilīnā eva hutvā tiṭṭhati, kintu yadā aggisantāpasūriyasantāpa-utuvisabhāgadhātuvisabhāgehi te padesā usmājātā honti, tadā tattha vilīnāva hutvā pasannasalilāsu udakasondikāsu nīhāro viya sarati.

Tattha yathā udakasoṇḍiyo ajjhottharitvā ṭhito nīhāro na jānāti "ahaṁ udakasoṇḍiyo ajjhottharitvā ṭhito"ti, napi udakasoṇḍiyo jānanti "nīhāro amhe ajjhottharitvā ṭhito"ti, evameva na vasā jānāti "ahaṁ hatthatalādīni ajjhottharitvā ṭhitā"ti, napi hatthatalādīni jānanti "vasā amhe ajjhottharitvā ṭhitā"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato vasā vasābhāgena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametissā sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ vasaṁ vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param sarīre mukhassabbhantare **kheļo** vaņņato seto pheņavaņņoti vavatthapeti. Saņṭhānato okāsasaṇṭhānoti, samuddapheṇasaṇṭhānotipi eke. Disato uparimāya disāya jāto. Okāsato ubhohi kapolapassehi orohitvā jivhāya ṭhitoti. Na ceso ettha sadā sannicito hutvā tiṭṭhati, kintu yadā sattā tathārūpam āhāram passanti vā saranti vā, uṇhatittakaṭukaloṇambilānam vā kiñci mukhe ṭhapenti. Yadā ca tesam hadayam āgilāyati¹, kismiñcideva vā jigucchā uppajjati, tadā kheļo uppajjitvā ubhohi kapolapassehi orohitvā jivhāya saṇṭhāti. Aggajivhāya cesa kheļo tanuko hoti, mūlajivhāya bahalo, mukhe pakkhittañca puthukam vā taṇḍulam vā aññam vā kiñci khādanīyam nadīpuline khatakūpasalilamiva parikkhayamagacchantova sadā temanasamattho hoti.

Tattha yathā nadipuline khatakūpatale saṇṭhitaṁ udakaṁ na jānāti "ahaṁ kūpatale saṇṭhitan"ti, napi kūpatalaṁ jānāti "mayi udakaṁ ṭhitan"ti, evameva na kheļo jānāti "ahaṁ ubhohi kapolapassehi orohitvā jivhātale saṇṭhito"ti, napi jivhātalaṁ jānāti "mayi ubhohi kapolapassehi orohitvā kheļo saṇṭhito"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato kheļo kheļabhāgena paricchinnoti vavatthapeti. Ayametassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evaṁ khelaṁ vannādito vavatthapeti.

Tato param sarīre siṅghāṇikā vaṇṇato setā taruṇatālamiñjavaṇṇāti vavatthapeti. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānā, sedetvā sedetvā nāsāpuṭe nirantaram pakkhittavettaṅkurasaṇṭhānātipi eke. Disato uparimāya disāya jātā. Okāsato nāsāpuṭe pūretvā ṭhitāti. Na cesā ettha sadā sannicitā hutvā tiṭṭhati, kintu seyyathāpi nāma puriso paduminipatte dadhim bandhitvā heṭṭhā paduminipattam kaṇṭakena vijjheyya, atha tena chiddena dadhipiṇḍam gaļitvā bahi papateyya, evameva yadā sattā rodanti, visabhāgāhāra-utuvasena vā sañjātadhātukkhobhā honti, tadā antosīsato pūtisemhabhāvam āpannam matthaluṅgam gaļitvā tālumatthakavivarena otaritvā nāsāpute pūretvā titthati.

Tattha yathā sippikāya pakkhittam pūtidadhi na jānāti "aham sippikāya thitan"ti, napi sippikā jānāti "mayi pūtikam dadhi thitan"ti, evameva na singhāṇikā jānāti "aham nāsāpuṭesu thitā"ti, napi nāsāpuṭā jānanti "amhesu singhāṇikā thitā"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato singhāṇikā singhāṇikabhāgena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametissā sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam singhāṇikam vaṇṇādito vavatthapeti.

Tato param antosarīre lasikāti sarīrasandhīnam abbhantare picchilakuņapam, sā vaṇṇato kaṇikāraniyyāsavaṇṇāti vavatthapeti. Saṇṭhānato okāsasaṇṭhānā. Disato dvīsu disāsu jātā. Okāsato aṭṭhisandhīnam abbhañjanakiccam sādhayamānā asītisatasandhīnam abbhantare ṭhitāti. Yassa cesā mandā hoti, tassa uṭṭhahantassa nisīdantassa abhikkamantassa paṭikkamantassa samiñjantassa pasārentassa aṭṭhikāni kaṭakaṭāyanti, accharikāsaddam karonto viya vicarati, ekayojanadviyojanamattampi addhānam gatassa vāyodhātu kuppati, gattāni dukkhanti. Yassa pana cesā bahukā hoti, tassa uṭṭhānanisajjādīsu na aṭṭhīni kaṭakaṭāyanti, dīghampi addhānam gatassa na vāyodhātu kuppati, na gattāni dukkhanti.

Tattha yathā abbhañjanatelam na jānāti "aham akkham abbhañjitvā thitan"ti, napi akkho jānāti "mam telam abbhañjitvā thitan"ti, evameva na lasikā jānāti "aham asītisatasandhiyo abbhañjitvā thitā"ti, napi asītisatasandhiyo jānanti "lasikā amhe abbhañjitvā thitā"ti. Ābhogapaccavekkhaṇavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato lasikā lasikabhāgena paricchinnāti vavatthapeti. Ayametissā sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam lasikam vannādito vavatthapeti.

Tato param antosarīre **muttam** vannato māsakhārodakavannanti vavatthapeti. Santhanato udakam puretva adhomukhathapita-udakakumbhaantaragata-udakasanthānam. Disato hetthimāya disāya jātam. Okāsato vatthissabbhantare thitanti. Vatthi nāma vatthiputo vuccati, yattha seyyathāpi nāma candanikāya pakkhitte amukhe<sup>1</sup> pelāghate candanikāraso pavisati, na cassa pavisanamaggo paññāyati, evameva sarīrato muttam pavisati, na cassa pavisanamaggo paññāyati nikkhamanamaggo eva tu pākato hoti, yamhi ca muttassa bharite "passāvam karomā"ti sattānam āyūhanam hoti. Tattha yathā candanikāya pakkhitte amukhe pelāghate thito candanikāraso na jānāti "aham amukhe pelāghate thito"ti, napi pelāghato jānāti "mayi candanikāraso thito"ti, evameva muttam na jānāti "aham vatthimhi thitan"ti, napi vatthi janati "mayi muttam thitan"ti. Ābhogapaccavekkhanavirahitā hi ete dhammā -pa- na puggaloti. Paricchedato vatthi-abbhantarena ceva muttabhāgena ca paricchinnanti vavatthapeti. Ayamethassa sabhāgaparicchedo, visabhāgaparicchedo pana kesasadiso evāti evam muttam vannādito vavatthapeti. Evamayam imam dvattimsākāram vannādito vavatthapeti.

Tassevam imam dvattimsākāram vaṇṇādivasena vavatthapentassa tam tam bhāvanānuyogam āgamma kesādayo paguṇā honti, koṭṭhāsabhāvena upaṭṭhahanti. Tato pabhuti seyyathāpi nāma cakkhumato purisassa dvattimsavaṇṇānam pupphānam ekasuttaganthitam mālam olokentassa sabbapupphāni apubbāpariyamiva² pākaṭāni honti, evameva "atthi imasmim

kāye kesā"ti imam kāyam satiyā olokentassa sabbe te dhammā apubbāpariyamiva pākaṭā honti. Kesesu āvajjitesu asaṇṭhahamānāva¹ sati yāva muttam, tāva pavattati. Tato pabhuti tassa āhiṇḍantā manussatiracchānādayo ca sattākāram vijahitvā koṭṭhā-sarāsivaseneva upaṭṭhahanti, tehi ca ajjhohariyamānam pānabhojanādi koṭṭhāsarāsimhi pakkhippamānamiva upaṭṭhātīti.

Etthāha "athānena tato param kim kātabban"ti? Vuccate—tadeva nimittam āsevitabbam bhāvetabbam bahulīkātabbam suvavatthitam² vavatthapetabbam. Katham panāyam tam nimittam āsevati bhāveti bahulīkaroti suvavatthitam vavatthapetīti? Ayam hi tam kesādīnam koṭṭhāsabhāvena upaṭṭhānanimittam āsevati, satiyā alliyati bhajati upagacchati, satigabbham gaṇhāpeti. Tattha laddham vā sati vaḍḍhento tam bhāvetīti vuccati. Bahulīkarotīti punappunam satisampayuttam vitakkavicārabbhāhatam karoti. Suvavatthitam vavatthapetīti yathā suṭṭhu vavatthitam hoti, na puna antaradhānam gacchati, tathā tam satiyā vavatthapeti, upadhāreti upanibandhati.

Atha vā yaṁ pubbe anupubbato nātisīghato nātisaṇikato vikkhepappahānato paṇṇattisamatikkamanato anupubbamuñcanato lakkhaṇato tayo ca suttantāti evaṁ dasavidhaṁ manasikārakosallaṁ vuttaṁ, tattha anupubbato manasikaronto āsevati, nātisīghato nātisaṇikato ca manasikaronto bhāveti, vikkhepappahānato manasikaronto bahulīkaroti, paṇṇattisamatikkamanādito manasikaronto suvavatthitaṁ vavatthapetīti veditabbo.

Etthāha "kathaṁ panāyaṁ anupubbādivasena ete dhamme manasi karotī"ti? Vuccate—ayaṁ hi kese manasi karitvā tadanantaraṁ lome manasi karoti, na nakhe. Tathā lome manasi karitvā tadanantaraṁ nakhe manasi karoti, na dante. Esa nayo sabbattha. Kasmā? Uppaṭipāṭiyā hi manasikaronto seyyathāpi nāma akusalo puriso dvattiṁsapadaṁ nisseṇiṁ uppaṭipāṭiyā ārohanto kilantakāyo tato

nisseņito papatati, na ārohanam sampādeti, evameva bhāvanāsampattivasena adhigantabbassa assādassa anadhigamanato kilantacitto dvattimsākārabhāvanāto papatati, na bhāvanam sampādetīti.

Anupubbato manasikarontopi ca kesā lomāti **nātisīghato**pi<sup>1</sup> manasi karoti. Atisīghato hi manasikaronto seyyathāpi nāma addhānam gacchanto puriso samavisamarukkhathalaninnadvedhāpathādīni magganimittāni upalakkhetum na sakkoti, tato na maggakusalo hoti, addhānanca parikkhayam neti, evameva vaṇṇasaṇṭhānādīni dvattimsākāranimittāni upalakkhetum na sakkoti, tato na dvattimsākāre kusalo hoti, kammatthānanca parikkhayam neti.

Yathā ca nātisīghato, evam **nātisaņikato**pi manasi karoti. Atisaņikato hi manasikaronto seyyathāpi nāma puriso addhānamaggam paṭipanno antarāmagge rukkhapabbatataļākādīsu vilambamāno icchitappadesam apāpuṇanto antarāmaggeyeva sīhabyagghādīhi anayabyasanam pāpuṇāti, evameva dvattimsākārabhāvanāsampadam apāpuṇanto bhāvanāvicchedena antarāyeva kāmavitakkādīhi anayabyasanam pāpuṇāti.

Nātisaņikato manasikarontopi ca **vikkhepappahānato**pi manasi karoti. Vikkhepappahānato nāma yathā aññesu navakammādīsu cittam na vikkhipati, tathā manasi karoti. Bahiddhā vikkhepamānacitto hi kesādīsveva asamāhitacetovitakko bhāvanāsampadam apāpuņitvā antarāva anayabyasanam āpajjati takkasilāgamane bodhisattassa sahāyakā viya. Avikkhipamānacitto pana kesādīsveva samāhitacetovitakko bhāvanāsampadam pāpuņāti bodhisatto viya takkasilarajjasampadanti. Tassevam vikkhepappahānato manasikaroto adhikāracariyādhimuttīnam vasena te dhammā asubhato vā vaņņato vā suññato vā upaṭṭhahanti.

Atha paṇṇattisamatikkamanato te dhamme manasi karoti. **Paṇṇattisamatikkamanato**ti kesā lomāti evamādivohāraṁ samatikkamitvā vissajjetvā yathūpaṭṭhitānaṁ asubhādīnaṁyeva vasena manasi karoti.

katham? Yathā araññanivāsūpagatā manussā aparicitabhūmibhāgattā udakaṭṭhānasañjānanattham sākhābhaṅgādinimittam katvā tadanusārena gantvā udakam paribhuñjanti, yadā pana paricitabhūmibhāgā honti, atha tam nimittam vissajjetvā amanasikatvāva udakaṭṭhānam upasaṅkamitvā udakam paribhuñjanti, evamevāyam kesā lomāti-ādinā tamtamvohārassa vasena paṭhamam te dhamme manasākāsi, tesu dhammesu asubhādīnam aññataravasena upaṭṭhahantesu tam vohāram samatikkamitvā vissajjetvā asubhādītova manasi karoti.

Etthāha "katham panassa ete dhammā asubhādito upatthahanti, katham vannato, katham suññato vā, kathañcāyamete asubhato manasi karoti, katham vannato, katham suññato va"ti? Kesa tavassa vannasanthānagandhāsayokāsavasena pañcadhā asubhato upatthahanti, pañcadhā eva ayamete asubhato manasi karoti. Seyyathidam? Kesā nāmete vannato asubhā paramappatikūlajegucchā. Tathā hi manussā divā pānabhojane patitam kesavannam vākam vā suttam vā disvā kesasaññāya manoramampi pānabhojanam chaddenti vā jigucchanti vā. Santhānatopi asubhā. Tathā hi rattim pānabhojane patitam kesasanthānam vākam vā suttam vā phusitvā kesasaññāya manoramampi pānabhojanam chaddenti vā jigucchanti vā. Gandhatopi asubhā. Tathā hi telamakkhanapupphadhūmādisankhārehi virahitānam kesānam gandho paramajeguccho hoti, aggīsu pakkhittassa kesassa gandham ghāyitvā sattā nāsikam pidhenti, mukhampi vikujienti. Āsayatopi asubhā. Tathā hi nānāvidhena manussāsucinissandena sankāratthāne tanduleyyakādīni viya pittasemhapubbalohitanissandena te ācitā vuddhim virūlhim vepullam gamitāti. Okāsatopi asubhā. Tathā hi saṅkāratthāne viya tanduleyyakādīni paramajegucche lomādi-ekatimsakunaparāsimatthake<sup>1</sup> manussānam sīsapalivethake allacamme jātāti. Esa nayo lomādīsu. Evam tāva ayamete dhamme asubhato upatthahante asubhato manasi karoti.

Yadi panassa vaṇṇato upaṭṭhahanti, atha kesā nīlakasiṇavasena upatthahanti. Tathā lomā dantā odātakasiṇavasenāti. Esa nayo

sabbattha. Tamtamkasinavaseneva ayamete manasi karoti, evam vannato upaṭṭhahante vannato manasi karoti. Yadi panassa suññato upaṭṭhahanti, atha kesā ghanavinibbhogavavatthānena ojaṭṭhamakasamūhavasena upaṭṭhahanti. Tathā lomādayo, yathā upaṭṭhahanti. Ayamete tatheva manasi karoti. Evam suññato upaṭṭhahante suññato manasi karoti.

Evam manasikaronto ayamete dhamme anupubbamuñcanato manasi karoti. **Anupubbamuñcanato**ti asubhādīnam aññataravasena upaṭṭhite kese muñcitvā lome manasikaronto seyyathāpi nāma jalūkā naṅguṭṭhena gahitappadese sāpekkhāva hutvā tuṇḍena aññam padesam gaṇhāti, gahite ca tasmim itaram muñcati, evameva kesesu sāpekkhova hutvā lome manasi karoti, lomesu ca patiṭṭhite manasikāre kese muñcati¹. Esa nayo sabbattha. Evam hissa anupubbamuñcanato manasikaroto asubhādīsu aññataravasena te dhammā upaṭṭhahantā anavasesato upaṭṭhahanti, pākaṭatarūpaṭṭhānā ca honti.

Atha yassa te dhammā **asubhato** upaṭṭhahanti, pākaṭatarūpaṭṭhānā ca honti, tassa seyyathāpi nāma makkaṭo dvattimsatālake tālavane byādhena paripātiyamāno ekarukkhepi asaṇṭhahanto paridhāvitvā yadā nivatto² hoti kilanto, atha ekameva ghanatālapaṇṇapariveṭhitam tālasucim nissāya tiṭṭhati, evameva cittamakkaṭo dvattimsa-koṭṭhāsake imasmimkāye teneva yoginā paripātiyamāno ekakoṭṭhāsakepi asaṇṭhahanto paridhāvitvā yadā anekārammaṇavidhāvane abhilāsābhāvena nivatto hoti kilanto. Atha yvāssa kesādīsu Dhammo paguṇataro caritānurūpataro vā, yattha vā pubbe katādhikāro hoti, tam nissāya upacāravasena tiṭṭhati. Atha tameva nimittam punappunam takkāhatam vitakkāhatam karitvā yathākkamam paṭhamam jhānam uppādeti, tattha patiṭṭhāya vipassanamārabhitvā ariyabhūmim pāpuṇāti.

Yassa pana te dhammā **vaṇṇato** upaṭṭhahanti, tassāpi seyyathāpi nāma makkaṭo -pa-. Atha yvāssa kesādīsu Dhammo paguṇataro

<sup>1.</sup> Lomesu upatthitesu te manasi karoti, kese muñcati (Syā)

caritānurūpataro vā, yattha vā pubbe katādhikāro hoti, tam nissāya upacāravasena tiṭṭhati. Atha tameva nimittam punappunam takkāhatam vitakkāhatam karitvā yathākkamam nīlakasiṇavasena pītakasiṇavasena vā pañcapi rūpāvacarajjhānāni uppādeti, tesañca yattha katthaci patiṭṭhāya vipassanam ārabhitvā ariyabhūmim pāpuṇāti.

Yassa pana te dhammā **suññato** upaṭṭhahanti, so lakkhaṇato manasi karoti, lakkhaṇato manasikaronto tattha catudhātuvavatthānavasena upacārajjhānaṁ pāpuṇāti. Atha manasikaronto te dhamme aniccadukkhānattasuttattayavasena¹ manasi karoti. Ayamassa vipassanānayo. So imaṁ vipassanaṁ ārabhitvā yathākkamaṁ ca paṭipajjitvā ariyabhūmiṁ pāpuṇātīti.

Ettāvatā ca yaṁ vuttaṁ² "kathaṁ panāyaṁ anupubbādivasena ete dhamme manasi karotī"ti, taṁ byākataṁ hoti. Yañcāpi vuttaṁ "bhāvanāvasena panassa evaṁ vaṇṇanā veditabbā"ti, tassattho pakāsito hotīti.

# Pakiṇṇakanaya

Idāni imasmimyeva dvattimsākāre vaņņanāparicayapāṭavattham ayam pakinnakanayo veditabbo—

"Nimittato lakkhaṇato, dhātuto suññatopi ca. Khandhādito ca viññeyyo, dvattimsākāranicchayo"ti.

Tattha nimittatoti evam vuttappakāre imasmim dvattimsākāre saṭṭhisatam nimittāni honti, yesam vasena yogāvacaro dvattimsākāram koṭṭhāsato pariggaṇhāti. Seyyathidam? Kesassa vaṇṇanimittam saṇṭhānanimittam disānimittam okāsanimittam paricchedanimittanti pañca nimittāni honti. Evam lomādīsu.

Lakkhaṇatoti dvattimsākāre aṭṭhavīsatisatam lakkhaṇāni honti, yesam vasena yogāvacaro dvattimsākāram lakkhanato manasi

karoti. Seyyathidam? Kesassa thaddhalakkhanam ābandhanalakkhanam unhatta-lakkhanam samudīranalakkhananti cattāri lakkhanāni honti. Evam lomādīsu.

Dhātutoti dvattimsākāre "chadhāturo bhikkhave ayam purisapuggalo"ti¹ ettha vuttāsu dhātūsu aṭṭhavīsatisatam dhātuyo honti, yāsam vasena yogāvacaro dvattimsākāram dhātuto² pariggaṇhāti. Seyyathidam? Yā kese thaddhatā, sā pathavīdhātu. Yā ābandhanatā, sā āpodhātu. Yā paripācanatā, sā tejodhātu. Yā vitthambhanatā, sā vāyodhātūti catasso dhātuyo honti. Evam lomādīsu.

**Suññato**ti dvattimsākāre aṭṭhavīsatisatam suññatā honti, yāsam vasena yogāvacaro dvattimsākāram suññato vipassati. Seyyathidam? Kese tāva pathavīdhātu āpodhātvādīhi suññā, tathā āpodhātvādayo pathavīdhātvādīhīti catasso suññatā honti. Evam lomādīsu.

Khandhāditoti dvattimsākāre kesādīsu khandhādivasena saṅgayhamānesu "kesā kati khandhā honti, kati āyatanāni, katidhātuyo, kati saccāni, kati satipaṭṭhānānī"ti evamādinā nayena vinicchayo veditabbo. Evañcassa vijānato tinakatthasamūho viya kāyo khāyati. Yathāha—

"Natthi satto nayo poso, puggalo nūpalabbhati. Suññabhūto ayaṁ kāyo, tinakatthasamūpamo"ti.

Athassa yā sā—

"Suññāgāraṁ paviṭṭhassa, santacittassa tādino. Amānusī rati hoti, sammā dhammaṁ vipassato"ti<sup>3</sup>—

Evam amānusī rati vuttā, sā adūratarā hoti. Tato yam tam—
"Yato yato sammasati, khandhānam udayabbayam.

Labhatī pītipāmojjam, amatam tam vijānatan"ti<sup>3</sup>—

evam vipassanāmayam pītipāmojjāmatam vuttam, tam anubhavanto na cireneva ariyajanasevitam ajarāmaram nibbānāmatam sacchikarotīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāthatthakathāya

Dvattimsākāravannanā niţţhitā.

# 4. Kumārapañhavannanā

## Atthuppati

Idāni **"ekaṁ nāma kin"**ti evamādīnaṁ Kumārapañhānaṁ atthavaṇṇanākkamo anuppatto. Tesaṁ aṭṭhuppattiṁ idha nikkhepappayojanañca vatvā vaṇṇanaṁ karissāma—

Aṭṭhuppatti tāva nesaṁ Sopāko nāma Bhagavato mahāsāvako ahosi. Tenāyasmatā jātiyā sattavasseneva aññā ārādhitā, tassa Bhagavā pañhabyākaraṇena upasampadaṁ anuññātukāmo attanā adhippetatthānaṁ pañhānaṁ byākaraṇasamatthataṁ passanto "ekaṁ nāma kin"ti evamādinā pañhe pucchi. So byākāsi, tena ca byākaraṇena Bhagavato cittaṁ ārādhesi¹. Sāva tassāyasmato upasampadā ahosi.

Ayam tesam atthuppatti.

# Nikkhepappayojana

Yasmā pana saraṇagamanehi Buddhadhammasaṁghānussativasena cittabhāvanā, sikkhāpadehi sīlabhāvanā, dvattiṁsākārena ca kāyabhāvanā pakāsitā, tasmā idāni nānappakārato paññabhāvanāmukhadassanatthaṁ ime pañhabyākaraṇā idha nikkhittā. Yasmā vā sīlapadaṭṭhāno samādhi, samādhipadaṭṭhānā ca paññā. Yathāha "sīle patiṭṭhāya naro sapañño

cittam paññañca bhāvayan"ti<sup>1</sup>, tasmā sikkhāpadehi sīlam dvattimsākārena kamgocaram samādhim ca dassetvā samāhitacittassa nānādhammaparikkhārāya paññāya pabhedadassanattham idha nikkhittātipi viññātabbā.

Idam tesam idha nikkhepappayojanam.

## Ekam nāma kintipañhavannanā

Idāni tesam atthavaṇṇanā hoti—"ekam nāma kin"ti Bhagavāyasmim ekadhammasmim bhikkhu sammā nibbindamāno anupubbena dukkhassantakaro hoti², yasmim cāyamāyasmā nibbindamāno anupubbena dukkhassantamakāsi, tam dhammam sandhāya pañham pucchati. "Sabbe sattā āhāraṭṭhitikā"ti thero puggalādhiṭṭhānāya desanāya vissajjeti. "Katamā ca bhikkhave sammāsati, idha bhikkhave bhikkhu kāye kāyānupassī viharatī"ti³ evamādīni cettha suttāni evam vissajjanayuttisambhave sādhakāni. Ettha yenāhārena sabbe sattā "āhāraṭṭhitikā"ti vuccanti, so āhāro tam vā nesam āhāraṭṭhitikattam "ekam nāma kin"ti puṭṭhena therena niddiṭṭhanti veditabbam. Tam hi Bhagavatā idha ekanti adhippetam, na tu sāsane loke vā aññam ekam nāma natthīti ñāpetum vuttam. Vuttañhetam Bhagavatā—

"Ekadhamme bhikkhave bhikkhu sammā nibbindamāno sammā virajjamāno sammā vimuccamāno sammā pariyantadassāvī sammattam abhisamecca diṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hoti. Katamasmim ekadhamme, sabbe sattā āhāraṭṭhitikā. Imasmim kho bhikkhave ekadhamme bhikkhu sammā nibbindamāno -pa- dukkhassantakaro hoti. 'eko pañho eko uddeso ekam veyyākaraṇan'ti iti yam tam vuttam, idametam paṭicca vuttan"ti<sup>4</sup>.

Āhāraṭṭhitikāti cettha yathā "atthi bhikkhave subhanimittam, tattha ayoniso manasikārabahulīkāro, ayamāhāro anuppannassa vā kāmacchandassa uppādāyā"ti evamādīsu<sup>5</sup> paccayo āhāroti vuccati,

<sup>1.</sup> Sam 1. 13, 167 pitthesu. 2. Dukkhassantam karoti (Syā, Ka) 3. Sam 3. 8 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 3. 297 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 3. 90 pitthe.

evam paccayam āhārasaddena gahetvā paccayatṭhitikā "āhāraṭṭhitikā"ti vuttā. Cattāro pana āhāre sandhāya "āhāraṭṭhitikā"ti vuccamāne "asaññasattā devā ahetukā anāhārā aphassakā avedanakā"ti¹ vacanato "sabbe"ti vacanamayuttam bhaveyya.

Tattha siyā—evampi vuccamāne "katame dhammā sapaccayā. Pañcakkhandhā rūpakkhandho -pa- viññānakkhandho "ti² vacanato khandhānamyeva paccayatthitikattam yuttam, sattānantu ayuttamevetam vacanam bhaveyyāti. Na kho panetam evam datthabbam. Kasmā? Sattesu khandhopacārasiddhito. Sattesu hi khandhopacāro siddho. Kasmā? Khandhe upādāya paññāpetabbato. Katham? Gehe gāmopacāro viya. Seyyathāpi hi gehāni upādāya paññāpetabbattā gāmassa ekasmimpi dvīsu tīsupi vā gehesu daddhesu "gāmo daddho"ti evam gehe gāmopacāro siddho, evameva khandhesu paccayatthena āhāratthitikesu "sattā āhāratthitikā"ti ayam upacāro siddhoti veditabbo. Paramatthato ca khandhesu jāyamānesu jīyamānesu mīyamānesu ca "khane khane tvam bhikkhu jāyase ca jīyase ca mīyase cā"ti vadatā Bhagavatā tesu sattesu khandhopacāro siddhoti dassito evāti veditabbo. Yato yena paccayākhyena āhārena sabbe sattā titthanti, so āhāro tam vā nesam āhāratthitikattam ekanti veditabbam. Āhāro hi āhāratthitikattam vā aniccatākāranato nibbidātthānam hoti. Atha tesu sabbasattasaññitesu saṅkhāresu aniccatādassanena nibbindamāno anupubbena dukkhassantakaro hoti, paramatthavisuddhim pāpunāti. Yathāha—

> "Sabbe saṅkhārā aniccāti, yadā paññāya passati. Atha nibbindati dukkhe, esa maggo visuddhiyā"ti<sup>3</sup>.

Ettha ca "ekaṁ nāma kin"ti ca "kihā"ti ca duvidho pāṭho, tattha sīhaļānaṁ kihāti paṭho. Te hi "kin"ti vattabbe "kihā"ti vadanti. Keci bhaṇanti "ha-iti nipāto, theriyānampi ayameva pāṭho"ti. Ubhayathāpi pana ekova attho. Yathā ruccati, tathā paṭhitabbaṁ. Yathā pana "sukhena phuṭṭho atha vā dukhena⁴, dukkhaṁ domanassaṁ patisaṁvedetī"ti

<sup>1.</sup> Abhi 2. 434 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 53 pitthe Dhammapade.

<sup>2.</sup> Abhi 1. 219 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 25 pitthe.

evamādīsu<sup>1</sup> katthaci dukhanti ca katthaci dukkhanti ca vuccati, evam katthaci ekanti, katthaci ekkanti<sup>2</sup> vuccati. Idha pana ekam nāmāti ayameva pāṭho.

#### Dve nāma kintipañhavannanā

Evam iminā pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā purimanayeneva uttarim pañham pucchati "dve nāma kin"ti. Thero dveti paccanubhāsitvā "nāmañca rūpañcā"ti dhammādhiṭṭhānāya desanāya vissajjeti. Tattha ārammaṇābhimukham namanato, cittassa ca natihetuto sabbampi arūpam "nāman"ti vuccati. Idha pana nibbidāhetuttā sāsavadhammameva adhippetam. Ruppanaṭṭhena cattāro ca mahābhūtā, sabbañca tadupādāya pavattamānam rūpam "rūpan"ti vuccati, tam sabbampi idhādhippetam. Adhippāyavaseneva cettha "dve nāma nāmañca rūpañcā"ti vuttam, na aññesam dvinnamabhāvato. Yathāha—

"Dvīsu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. Katamesu dvīsu, nāme ca rūpe ca. Imesu kho bhikkhave dvīsu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. 'Dve pañhā dve uddesā dve veyyākaraṇānī'ti iti yam tam vuttam, idametam paṭicca vuttan''ti<sup>3</sup>.

Ettha ca nāmarūpamattadassanena attadiṭṭhim pahāya anattānupassanāmukheneva nibbindamāno anupubbena dukkhassantakaro hoti, paramatthavisuddhim pāpuṇātīti veditabbo. Yathāha—

"Sabbe dhammā anattāti, yadā paññāya passati. Atha nibbindati dukkhe, esa maggo visuddhiyā"ti<sup>4</sup>.

# Tīņi nāma kintipañhavaņņanā

Idāni imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā purimanayeneva uttarim pañham pucchati "tīņi nāma kin"ti. Thero tīņīti paccanubhāsitvā puna byākaritabbassa atthassa lingānurūpam sankhyam dassento "tisso vedanā"ti vissajjeti. Atha vā "yā Bhagavatā 'tisso vedanā'ti vuttā,

<sup>1.</sup> Sam 1. 156 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 3. 297 pitthe.

<sup>2.</sup> Ekāti (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 53 pitthe Dhammapade.

imāsamattamaham tīṇīti paccemī"ti dassento āhāti evampettha attho veditabbo. Anekamukhā hi desanā paṭisambhidāpabhedena desanāvilāsappattānam. Keci panāhu "tīṇīti adhikapadamidan"ti. Purimanayeneva cettha "tisso vedanā"ti vuttam, na aññesam tinnamabhāvato. Yathāha—

"Tīsu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. Katamesu tīsu, tīsu vedanāsu. Imesu kho bhikkhave tīsu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. 'Tayo pañhā tayo uddesā tīṇi veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paticca vuttan''ti¹.

Ettha ca "yamkiñci vedayitam, sabbam tam dukkhasminti vadāmī"ti² vuttasuttānusārena vā,

"Yo sukham dukkhato adda, dukkhamaddakkhi sallato.
Adukkhamasukham santam, addakkhi nam aniccato"ti<sup>3</sup>—

Evam dukkhadukkhatāvipariṇāmadukkhatāsankhāradukkhatānusārena vā tissannam vedanānam dukkhabhāvadassanena sukhasannam pahāya dukkhānupassanāmukhena nibbindamāno anupubbena dukkhassantakaro hoti, paramatthavisuddhim pāpunātīti veditabbo. Yathāha—

"Sabbe saṅkhārā dukkhāti, yadā paññāya passati. Atha nibbindati dukkhe, esa maggo visuddhiyā"ti<sup>4</sup>.

# Cattāri nāma kintipañhavannanā

Evam imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā purimanayeneva uttarim pañham pucchati "cattāri nāma kin"ti. Tattha imassa pañhassa byākaraṇapakkhe katthaci purimanayeneva cattāro āhārā adhippetā. Yathāha—

<sup>1.</sup> Am 3. 297 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 277 pitthe.

<sup>2.</sup> Sam 2. 417 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 53 pitthe.

"Catūsu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. Katamesu catūsu, catūsu āhāresu. Imesu kho bhikkhave catūsu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. 'Cattāro pañhā cattāro uddesā cattāri veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paṭicca vuttan''ti¹.

Katthaci yesu subhāvitacitto anupubbena dukkhassantakaro hoti, tāni cattāri satipaṭṭhānāni. Yathāha kajaṅgalā bhikkhunī—

"Catūsu āvuso dhammesu bhikkhu sammā subhāvitacitto sammā pariyantadassāvī sammattam abhisamecca diṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hoti. Katamesu catūsu, catūsu satipaṭṭhānesu. Imesu kho āvuso catūsu dhammesu bhikkhu sammā subhāvita-citto -pa-dukkhassantakaro hoti. 'Cattāro pañhā cattāro uddesā cattāri veyyākaraṇānī'ti iti yam tam vuttam Bhagavatā, idametam paṭicca vuttan"ti².

Idha pana yesam catunnam anubodhappaṭivedhato bhavataṇhāchedo³ hoti, yasmā tāni cattāri ariyasaccāni adhippetāni. Yasmā vā iminā pariyāyena byākatam subyākatameva hoti, tasmā thero cattārīti paccanubhāsitvā "ariyasaccānī"ti vissajjeti. Tattha cattārīti gaṇanaparicchedo. Ariyasaccānīti ariyāni saccāni, avitathāni avisamyādakānīti attho. Yathāha—

"Imāni kho bhikkhave cattāri ariyasaccāni tathāni avitathāni anaññathāni, tasmā ariyasaccānīti vuccantī"ti<sup>4</sup>.

Yasmā vā sadevakena lokena araṇīyato abhigamanīyatoti vuttam hoti, vāyamitabbaṭṭhānasaññite<sup>5</sup> aye vā iriyanato, anaye vā na iriyanato, sattatimsabodhipakkhiya-ariyadhammasamāyogato vā ariyasammatā Buddhapaccekabuddhabuddhasāvakā etāni paṭivijjhanti, tasmāpi "ariyasaccānī"ti vuccanti. Yathāha—

<sup>1.</sup> Am 3. 298 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 3. 301 pitthe.

<sup>3.</sup> Bhavatanhupacchedo (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Sam 3. 381 pitthe.

<sup>5.</sup> Vāyamitabbayuttaṭṭhānasaññite (Syā, Ka)

"Cattārimāni bhikkhave ariyasaccāni -pa-. Imāni kho bhikkhave cattāri ariyasaccāni, ariyā imāni paṭivijjhanti, tasmā ariyasaccānīti vuccantī"ti.

Api ca ariyassa Bhagavato saccānītipi ariyasaccāni. Yathāha—

"Sadevake bhikkhave -pa- sadevamanussāya Tathāgato ariyo, tasmā ariyasaccānīti vuccantī"ti <sup>1</sup>.

Atha vā etesam abhisambuddhattā ariyabhāvasiddhitopi ariyasaccāni. Yathāha—

"Imesam kho bhikkhave catunnam ariyasaccānam yathābhūtam abhisambuddhattā Tathāgato Araham Sammāsambuddhoti vuccatī"ti².

Ayametesam padattho. Etesam pana ariyasaccānam anubodhappativedhato bhavatanhāchedo hoti. Yathāha—

"Tayidam bhikkhave dukkham ariyasaccam anubuddham paṭividdham -pa- dukkhanirodhagāminipaṭipadā ariyasaccam anubuddham paṭividdham, ucchinnā bhavataṇhā, khīṇā bhavanetthi, natthi dāni punabbhavo"ti³.

# Pañca nāma kintipañhavannanā

Imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā purimanayeneva uttarim pañham pucchati "pañca nāma kin"ti. Thero pañcāti paccanubhāsitvā "upādānakkhandhā"ti vissajjeti. Tattha pañcāti gaṇanaparicchedo. Upādānajanitā upādānajanakā vā khandhā upādānakkhandhā, yamkiñci rūpam vedanā saññā saṅkhārā viññāṇañca sāsavā upādāniyā, etesametam adhivacanam. Pubbanayeneva cettha "pañcupādānakkhandhā"ti vuttam, na aññesam pañcannamabhāvato. Yathāha—

"Pañcasu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. Katamesu pañcasu, pañcasu upādānakkhandhesu. Imesu kho bhikkhave pañcasu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -pa- dukkhassantakaro hoti. 'Pañca pañhā pañca

uddesā pañca veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paṭicca vuttan"ti<sup>1</sup>.

Ettha ca pañcakkhandhe udayabbayavasena sammasanto vipassanāmatam laddhā anupubbena nibbānāmatam sacchikaroti. Yathāha—

"Yato yato sammasati, khandhānam udayabbayam. Labhatī pītipāmojjam, amatam tam vijānatan"ti<sup>2</sup>.

## Cha nāma kintipañhavannanā

Evam imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā purimanayeneva uttarim pañham pucchati "cha nāma kin"ti. Thero cha-iti paccanubhāsitvā "ajjhattikāni āyatanānī"ti vissajjeti. Tattha cha-iti gaṇanaparicchedo, ajjhatte niyuttāni, attānam vā adhikatvā pavattāni ajjhattikāni. Āyatanato, āyassa vā tananato, āyatassa vā samsāradukkhassa nayanato āyatanāni, cakkhusotaghānajivhākāyamanānametam adhivacanam. Pubbanayena cettha "cha ajjhattikāni āyatanānī"ti vuttam, na aññesam channamabhāvato. Yathāha—

"Chasu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -pa-dukkhassantakaro hoti. Katamesu chasu, chasu ajjhattikesu āyatanesu. Imesu kho bhikkhave chasu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -pa- dukkhassantakaro hoti. 'Cha pañhā cha uddesā cha veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paṭicca vuttan''ti¹.

Ettha ca cha ajjhattikāni āyatanāni, "suñño gāmoti kho bhikkhave channetam ajjhattikānam āyatanānam adhivacanan"ti<sup>3</sup> vacanato suññato pubbuļakamarīcikādīni viya aciraṭṭhitikato tucchato vañcanato ca samanupassam nibbindamāno anupubbena dukkhassantam katvā maccurājassa adassanam upeti. Yathāha—

"Yathā pubbuļakam passe, yathā passe marīcikam. Evam lokam avekkhantam, maccurājā na passatī"ti¹.

#### Satta nāma kintipañhavannanā

Imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā uttarim pañham pucchati "satta nāma kin"ti. Thero kiñcāpi mahāpañhabyākaraņe satta viññāṇaṭṭhitiyo vuttā, api ca kho pana yesu dhammesu subhāvitacitto bhikkhu dukkhassantakaro hoti, te dassento "satta bojjhaṅgā"ti vissajjeti. Ayampi cattho Bhagavatā anumato eva. Yathāha—

"Paṇḍitā gahapatayo kajaṅgalikā bhikkhunī, mahāpaññā gahapatayo kajaṅgalikā bhikkhunī, mañcepi tumhe gahapatayo upasaṅkamitvā etamatthaṁ paṭipuccheyyātha, ahampi cetaṁ evameva byākareyyaṁ, yathā taṁ kajaṅgalikāya bhikkhuniyā byākatan"ti².

## Tāya ca evam byākatam—

"Sattasu āvuso dhammesu bhikkhu sammā subhāvitacitto -pa-dukkhassantakaro hoti. Katamesu sattasu, sattasu bojjhaṅgesu. Imesu kho āvuso sattasu dhammesu bhikkhu sammā subhāvitacitto -pa-dukkhassantakaro hoti. 'Satta pañhā satta uddesā satta veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ Bhagavatā, idametaṁ paticca vuttan''ti<sup>3</sup>.

Evamayamattho Bhagavatā anumato evāti veditabbo.

Tattha sattāti ūnādhikanivāraṇagaṇanaparicchedo. Bojjhaṅgāti satiādīnaṁ dhammānametaṁ adhivacanaṁ. Tatrāyaṁ padattho—etāya lokiyalokuttaramaggakkhaṇe uppajjamānāya līnuddhaccapatiṭṭhānāyūhanakāmasukhattakilamathānuyoga ucchedasassatābhinivesādi anekupaddavappaṭipakkhabhūtāya satidhammavicayavīriyapītippassaddhisamādhupekkhāsaṅkhātāya dhammasāmaggiyā ariyasāvako bujjhatīti katvā bodhi, kilesasantānaniddāya uṭṭhahaki, cattāri vā ariyasaccāni paṭivijjhati, nibbānameva vā sacchikarotīti vuttaṁ hoti. Yathāha "satta bojjhaṅge bhāvetvā anuttaraṁ

sammāsambodhim abhisambuddho"ti. Yathāvuttappakārāya vā etāya dhammasāmaggiyā bujjhatīti katvā ariyasāvakopi **bodhi**. Iti tassā dhammasāmaggisankhātāya bodhiyā angabhūtattā **bojjhangā** jhānangamaggangāni viya, tassa vā bodhīti laddhavohārassa ariyasāvakassa angabhūtattāpi **bojjhangā** senangarathangādayo viya.

Apica "bojjhaṅgāti kenaṭṭhena bojjhaṅgā, bodhāya saṁvattantīti bojjhaṅgā, bujjhantīti bojjhaṅgā, anubujjhantīti bojjhaṅgā, paṭibujjhantīti bojjhaṅgā, sambujjhantīti bojjhaṅgā"ti¹ imināpi paṭisambhidāyaṁ vuttena vidhinā bojjhaṅgānaṁ bojjhaṅgaṭṭho veditabbo. Evamime satta bojjhaṅge bhāvento bahulīkaronto na cirasseva ekantanibbidādiguṇapaṭilābhī hoti, tena diṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hotīti vuccati. Vuttañcetaṁ Bhagavatā—

"Sattime bhikkhave bojjhangā bhāvitā bahulīkatā ekantanibbidāya virāgāya nirodhāya upasamāya abhiñnāya sambodhāya nibbānāya samvattantī"ti<sup>2</sup>.

# Attha nāma kintipañhavannanā

Evam imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā uttarim pañham pucchati "aṭṭha nāma kin"ti. Thero kiñcāpi mahāpañhabyākaraṇe aṭṭha lokadhammā vuttā, apica kho pana yesu dhammesu subhāvitacitto bhikkhu dukkhassantakaro hoti, te dassento "ariyāni aṭṭha maggaṅgānī"ti avatvā yasmā aṭṭhaṅgavinimutto maggo nāma natthi, aṭṭhaṅgamattameva tu maggo, tasmā tamatthaṁ sādhento desanāvilāsena "ariyo aṭṭhaṅgiko maggo"ti vissajjeti. Bhagavatāpi cāyamattho desanānayo ca anumato eva. Yathāha—

"Paṇḍitā gahapatayo kajaṅgalikā bhikkhunī -pa-. Ahampi evameva byākareyyaṁ, yathā taṁ kajaṅgalikāya bhikkhuniyā byākatan"ti<sup>3</sup>.

tāya ca evam byākatam—

"Aṭṭhasu āvuso dhammesu bhikkhu sammā subhāvitacitto -padukkhassantakaro hoti. 'Aṭṭha pañhā aṭṭha uddesā aṭṭha veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ Bhagavatā, idametaṁ paṭicca vuttan''ti<sup>1</sup>.

Evamayam attho ca desanānayo ca Bhagavatā anumato evāti veditabbo.

Tattha **ariyo**ti nibbānatthikehi abhigantabbo, apica ārakā kilesehi vattanato, ariyabhāvakaraṇato, ariyaphalapaṭilābhato cāpi ariyoti veditabbo. Aṭṭha aṅgāni assāti **aṭṭhaṅgiko**. Svāyaṁ caturaṅgikā viya senā, pañcaṅgikaṁ viya ca tūriyaṁ² aṅgavinibbhogena anupalabbhasabhāvato aṅgamattamevāti veditabbo. Maggati iminā nibbānaṁ, sayaṁ vā maggati, kilese mārento vā gacchatīti **maggo.** 

Evamaṭṭhappabhedañcimaṁ³ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ bhāvento bhikkhu avijjaṁ bhindati, vijjaṁ uppādeti, nibbānaṁ sacchikaroti, tena diṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hotīti vuccati. Vuttañhetaṁ—

"Seyyathāpi bhikkhave sālisūkam vā yavasūkam vā sammā paṇihitam hatthena vā pādena vā akkantam hattham vā pādam vā bhecchati<sup>4</sup>, lohitam vā uppādessatīti ṭhānametam vijjati. Tam kissa hetu, sammā paṇihitattā bhikkhave sūkassa, evameva kho bhikkhave so vata bhikkhu sammā paṇihitāya diṭṭhiyā sammā paṇihitāya maggabhāvanāya avijjam bhecchati<sup>4</sup>, vijjam uppādessati, nibbānam sacchikarissatīti ṭhānametam vijjatī'ti<sup>5</sup>.

# Nava nāma kintipañhavannanā

Imināpi pañhabyākaraṇena āraddhacitto Satthā uttarim pañham pucchati "nava nāma kin"ti. Thero nava-iti paccanubhāsitvā "sattāvāsā"ti vissajjeti. Tattha navāti gananaparicchedo. Sattāti jīvitindriyappatibaddhe

<sup>1.</sup> Am 3. 301 pitthe.

<sup>2.</sup> Turiyam (Sī)

<sup>3.</sup> Evamatthappabhedañcimam (Sī)

<sup>4.</sup> Chejjati (Sī)

<sup>5.</sup> Am 1. 7 pitthe.

khandhe upādāya paññattā pāṇino paṇṇatti vā. Āvāsāti āvasanti etesūti āvāsā, sattānaṁ āvāsā sattāvāsā. Esa desanāmaggo, atthato pana navavidhānaṁ sattānametaṁ adhivacanaṁ. Yathāha—

"Santāvuso sattā nānattakāyā nānattasaññino, seyyathāpi manussā ekacce ca devā ekacce ca vinipātikā, ayam paṭhamo sattāvāso. Santāvuso sattā nānattakāyā ekattasaññino, seyyathāpi devā brahmakāyikā paṭhamābhinibbattā, ayam dutiyo sattāvāso. Santāvuso sattā ekattakāyā nānattasaññino, seyyathāpi devā Ābhassarā, ayam tatiyo sattāvāso. Santāvuso sattā ekattakāyā ekattasaññino, seyyathāpi devā Subhakinhā, ayam catuttho sattāvāso. Santāvuso sattā asaññino appaṭisamvedino seyyathāpi devā Asaññasattā, ayam pañcamo sattāvāso. Santāvuso sattā sabbaso rūpasaññānam -pa-Ākāsānañcāyatanūpagā, ayam chaṭṭho sattāvāso. Santāvuso sattā -pa-Viññāṇañcāyatanūpagā, ayam sattamo sattāvāso. Santāvuso sattā -pa-Ākiñcaññāyatanūpagā, ayam aṭṭhamo sattāvāso. Santāvuso sattā -pa-Nevasaññānāsaññāyatanūpagā, ayam navamo sattāvāso"ti¹.

Purimanayeneva cettha "nava sattāvāsā" ti vuttam, na aññesam navannama-bhāvato. Yathāha—

"Navasu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. Katamesu navasu, navasu sattāvāsesu. Imesu kho bhikkhave navasu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padukkhassantakaro hoti. 'Nava pañhā nava uddesā nava veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paṭicca vuttan"ti².

Ettha ca "nava dhammā pariññeyyā. Katame nava, nava sattāvāsā"ti¹ vacanato navasu sattāvāsesu ñātapariññāya dhuvasubhasukhattabhāvadassanam pahāya suddhasankhārapuñjamattadassanena nibbindamāno tīraṇapariññāya aniccānupassanena virajjamāno dukkhānupassanena vimuccamāno anattānupassanena sammā pariyantadassāvī pahānapariññāya sammattamabhisamecca diṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hoti. Tenetam vuttam—

"Navasu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -padiṭṭheva dhamme dukkhassantakaro hoti. Katamesu navasu, navasu sattāvāsesū"ti².

## Dasa nāma kintipañhavannanā

Evam imināpi pañhabyākaraņena āraddhacitto Satthā uttarim pañham pucchati "dasa nāma kin"ti. Tattha kiñcāpi imassa pañhassa ito aññatra veyyākaraņesu dasa akusalakammapathā vuttā. Yathāha—

"Dasasu bhikkhave dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -pa-dukkhassantakaro hoti. Katamesu dasasu, dasasu akusalakammapathesu. Imesu kho bhikkhave dasasu dhammesu bhikkhu sammā nibbindamāno -pa- dukkhassantakaro hoti. 'Dasa pañhā dasa uddesā dasa veyyākaraṇānī'ti iti yaṁ taṁ vuttaṁ, idametaṁ paṭicca vuttan''ti².

Idha pana yasmā ayamāyasmā attānaṁ anupanetvā aññaṁ byākātukāmo, yasmā vā iminā pariyāyena byākataṁ subyākatameva hoti, tasmā yehi dasahi aṅgehi samannāgato arahāti pavuccati, tesaṁ adhigamaṁ dīpento "dasahaṅgehi samannāgato arahāti pavuccatī"ti puggalādhiṭṭhānāya desanāya vissajjeti. Yato ettha yehi dasahi aṅgehi samannāgato arahāti pavuccati, tāni dasaṅgāni "dasa nāma kin"ti puṭṭhena therena niddiṭṭhānīti veditabbāni. Tāni ca dasa—

Asekho asekhoti bhante vuccati, kittāvatā nu kho bhante bhikkhu asekho hotīti. Idha bhikkhave bhikkhu

asekhāya sammādiṭṭhiyā samannāgato hoti, asekhena sammāsaṅkappena samannāgato hoti, asekhāya sammāvācāya samannāgato hoti, asekhena sammā-ājīvena samannāgato hoti, asekhena sammāvāyāmena samannāgato hoti, asekhēna sammāsatiyā samannāgato hoti, asekhēna sammāsamādhinā samannāgato hoti, asekhena sammānāņena samannāgato hoti, asekhāya sammāvimuttiyā samannāgato hoti. Evam kho bhikkhave bhikkhu asekho hotīti¹—

Evamādīsu suttesu vuttanayeneva veditabbānīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Kumārapañhavaņņanā niţţhitā.

# 5. Mangalasuttavannanā

# Nikkhepappayojana

Idāni Kumārapañhānantaram nikkhittassa Mangalasuttassa atthavannanākkamo anuppatto, tassa idha nikkhepappayojanam vatvā atthavannam karissāma. Seyyathidam? Idañhi suttam iminā anukkamena Bhagavatā avuttampi yvāyam saranagamanehi sāsanotāro, sikkhāpadadvattimsākārakumārapañhehi ca sīlasamādhipaññāppabhedanayo dassito, sabbopesa paramamangalabhūto, yato mangalatthikena ettheva abhiyogo kātabbo, so casa mangalabhāvo iminā suttānusārena veditabboti dassanattham vuttam.

Idamassa idha nikkhepappayojanam.

#### Pathamamahāsangītikathā

Evam nikkhittassa panassa atthavannanattham ayam mātikā—

"Vuttam yena yadā yasmā, cetam vatvā imam vidhim. Evamiccādipāṭhassa, attham nānappakārato.

Vaṇṇayanto samuṭṭhānaṁ, vatvā yaṁ yattha maṅgalaṁ. Vavatthapetvā taṁ tassa, maṅgalattaṁ vibhāvaye''ti.

Tattha "vuttam yena yadā yasmā, cetam vatvā imam vidhin" ti ayam tāva addhagāthā yadidam "evam me sutam, ekam samayam Bhagavā -pa-Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsī" ti, idam vacanam sandhāya vuttā. Idanhi anussavavasena vuttam, so ca Bhagavā Sayambhū anācariyako, tasmā nedam tassa Bhagavato vacanam Arahato Sammāsambuddhassa. Yato vattabbametam "idam vacanam kena vuttam, kadā, kasmā ca vuttam" ti. Vuccate—āyasmatā Ānandena vuttam, tañca Paṭhamamahāsangītikāle.

Paṭhamamahāsaṅgīti cesā sabbasuttanidānakosallatthamādito pabhuti evam veditabbā. Dhammacakkappavattanañhi ādim katvā yāva Subhaddaparibbājakavinayanā katabuddhakicce Kusinārāyam upavattane Mallānam Sālavane yamakasālānamantare visākhapuṇṇamadivase paccūsasamaye anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbute Bhagavati Lokanāthe Bhagavato parinibbāne sannipatitānam sattannam bhikkhusatasahassānam saṃghatthero āyasmā Mahākassapo sattāhaparinibbute Bhagavati Subhaddena vuḍḍhapabbajitena "alam āvuso mā socittha, mā paridevittha, sumuttā mayam tena mahāsamaṇena, upaddutā ca homa 'idam vo kappati idam vo na kappatī'ti, idāni pana mayam yam icchissāma, tam karissāma, yam na icchissāma, na tam karissāmā"ti¹ vuttavacanamanussaranto "ṭhānam kho panetam vijjati yam pāpabhikkhū 'atītasatthukam pāvacanan'ti maññamānā pakkham labhitvā na cirasseva saddhammam antaradhāpeyyum. Yāva ca dhammavinayo tiṭṭhati, tāva anatītasatthukameva pāvacanam hoti. Yathāha Bhagavā—

'Yo vo  $\bar{A}$ nanda may $\bar{a}$  dhammo ca vinayo ca desito paññatto, so vo mamaccayena Satth $\bar{a}$ 'ti $^1$ .

Yannūnāham dhammañca vinayañca saṅgāyeyyam, yathayidam sāsanam addhaniyam assa ciratthitikam.

## Yañcāham Bhagavatā—

'Dhāressasi pana me tvam Kassapa sāṇāni pamsukūlāni nibbasanānī'ti vatvā cīvare sādhāraṇaparibhogena ceva,

'Aham bhikkhave yāvade ākankhāmi vivicceva kāmehi -papaṭhamam jhānam upasampajja viharāmi, Kassapopi bhikkhave yāvade ākankhati vivicceva kāmehi -pa- paṭhamam jhānam upasampajja viharatī'ti—

Evamādinā nayena navānupubbavihārachaļabhiññāppabhede uttarimanussadhamme attanā samasamaṭṭhapanena ca anuggahito, tassa me kimaññam āṇaṇyam bhavissati, nanu mam Bhagavā rājā viya sakakavacaissariyānuppadānena attano kulavamsappatiṭṭhāpakam puttam 'saddhammavamsappatiṭṭhāpako me ayam bhavissatī'ti mantvā iminā asādhāraṇena anuggahena anuggahesī"ti cintayanto dhammavinayasangāyanattham bhikkhūnam ussāham janesi. Yathāha—

"Atha kho āyasmā Mahākassapo bhikkhū āmantesi, ekamidāham āvuso samayam Pāvāya Kusināram addhānamaggappaṭipanno mahatā bhikkhusamghena saddhim pañcamattehi bhikkhusatehī"ti² sabbam **Subhaddakaṇḍam** vitthāretabbam.

Tato param āha—

"Handa mayam āvuso dhammanca vinayanca sangāyeyyāma, pure adhammo dippati<sup>3</sup>, dhammo paṭibāhiyyati, avinayo dippati, vinayo paṭibāhiyyati, pure adhammavādino balavanto honti, dhammavādino dubbalā honti, avinayavādino balavanto honti, vinayavādino dubbalā hontī"ti<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Dī 2. 126 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 2. 133; Vi 4. 480 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Dibbati (Ka)

<sup>4.</sup> Vi 4. 481 pitthe.

Bhikkhū āhamsu "tena hi bhante thero bhikkhū uccinatū"ti. Thero sakalanavangasatthusāsanapariyattidhare puthujjanasotāpannasaka-dāgāmi-anāgāmisukkhavipassakakhīṇāsavabhikkhū anekasate anekasahasse ca vajjetvā tipiṭakasabbapariyattippabhedadhare paṭisambhidāppatte mahānubhāve yebhuyyena Bhagavatā etadaggam āropite tevijjādibhede khīṇāsavabhikkhūyeva ekūnapañcasate pariggahesi. Ye sandhāya idam vuttam "atha kho āyasmā Mahākassapo ekenūnapañca-arahantasatāni uccinī"ti¹.

Kissa pana thero ekenūnamakāsīti. Āyasmato Ānandattherassa okāsakaraṇattham. Tena hāyasmatā sahāpi vināpi na sakkā dhammasaṅgīti kātum, so hāyasmā sekho sakaraṇīyo, tasmā saha na sakkā, yasmā panassa kiñci Dasabaladesitam Suttageyyādikam Bhagavato asammukhā paṭiggahitam nāma natthi, tasmā vināpi na sakkā. Yadi evam sekhopi samāno dhammasaṅgītiyā bahūkārattā therena uccinitabbo assa, atha kasmā na uccinitoti? Parūpavādavivajjanato. Thero hi āyasmante Ānande ativiya vissattho ahosi. Tathā hi nam sirasmim palitesu jātesupi "na vāyam kumārako mattamañāsī"ti² kumārakavādena ovadati. Sakyakulappasuto cāyam āyasmā Tathāgatassa bhātā cūļapitu putto, tatra bhikkhū chandāgamanam viya maññamānā "bahū asekhapaṭisambhidāppatte bhikkhū thapetvā Ānandam sekhapaṭisambhidāppattam thero uccinī"ti upavadeyyum, tam parūpavādam parivivajjento "Ānandam vinā saṅgīti na sakkā kātum, bhikkhūnamyeva anumatiyā gahessāmī"ti na uccini.

Atha sayameva bhikkhū Ānandassatthāya theram yācimsu. Yathāha—

"Bhikkhū āyasmantam Mahākassapam etadavocum—'ayam bhante āyasmā Ānando kiñcāpi sekho, abhabbo chandā dosā mohā bhayā agatim gantum, bahu cānena Bhagavato santike dhammo ca vinayo ca pariyatto, tena hi bhante

thero āyasmantampi Ānandam uccinatū'ti. Atha kho āyasmā Mahākassapo āyasmantampi Ānandam uccinī''ti<sup>1</sup>.

Evam bhikkhūnam anumatiyā uccinitena tenāyasmatā saddhim pañcatherasatāni ahesum.

Atha kho therānam bhikkhūnam etadahosi "kattha nu kho mayam dhammañca vinayañca saṅgāyeyyāmā"ti. Atha kho therānam bhikkhūnam etadahosi "Rājagaham kho mahāgocaram pahūtasenāsanam, yannūna mayam Rājagahe vassam vasantā dhammañca vinayañca saṅgāyeyyāma, naññe bhikkhū Rājagahe vassam upagaccheyyun"ti. Kasmā pana nesam etadahosi? Idam amhākam thāvarakammam, koci visabhāgapuggalo saṅghamajjham pavisitvā ukkoṭeyyāti. Athāyasmā Mahākassapo ñattidutiyena kammena sāvesi. Tam Saṅgītikkhandhake² vuttanayeneva ñātabbam.

Atha Tathāgatassa parinibbānato sattasu sādhukīļanadivasesu sattasu ca dhātupūjādivasesu vītivattesu "aḍḍhamāso atikkanto, idāni gimhānam diyaḍḍho māso seso, upakaṭṭhā vassūpanāyikā"ti mantvā Mahākassapatthero "Rājagaham āvuso gacchāmā"ti upaḍḍham bhikkhusamgham gahetvā ekam maggam gato. Anuruddhattheropi upaḍḍham gahetvā ekam maggam gato, Ānandatthero pana Bhagavato pattacīvaram gahetvā bhikkhusamghaparivuso Sāvatthim gantvā rājagaham gantukāmo yena Sāvatthi, tena cārikam pakkāmi. Ānandattherena gatagataṭṭhāne mahāparidevo ahosi "bhante Ānanda kuhim Satthāram ṭhapetvā āgatosī"ti. Anupubbena Sāvatthim anuppatte there Bhagavato parinibbānasamaye viya mahāparidevo ahosi.

Tatra sudam āyasmā Ānando aniccatādipaṭisamyuttāya dhammiyā kathāya tam mahājanam saññāpetvā Jetavanam pavisitvā Dasabalena Vasitagandhakuṭiyā dvāram vivaritvā mañcapīṭham nīharitvā papphoṭetvā Gandhakuṭim sammajjitvā milātamālākacavaram chaḍḍetvā mañcapīṭham atiharitvā puna yathāṭhāneṭhapetvā Bhagavato ṭhitakāle karaṇīyam vattam sabbamakāsi.

Atha thero Bhagavato parinibbānato pabhuti ṭhānanisajjabahulattā ussannadhātukaṁ kāyaṁ samassāsetuṁ dutiyadivase khīravirecanaṁ pivitvā vihāreyeva nisīdi, yaṁ sandhāya Subhena māṇavena pahitaṁ māṇākaṁ etadavoca—

"Akālo kho māṇavaka, atthi me ajja bhesajjamattā pītā, appeva nāma svepi upasaṅkameyyāmā"ti<sup>1</sup>.

Dutiyadivase Cetakattherena pacchāsamaņena gantvā Subhena māṇavena puṭṭho Dīghanikāye **Subhasuttaṁ** nāma dasamaṁ suttamabhāsi.

Atha kho thero Jetavane vihāre khaṇḍaphullappaṭisaṅkharaṇaṁ kārāpetvā upakaṭṭhāya vassūpanāyikāya Rājagahaṁ gato. Tathā Mahākassapatthero Anuruddhatthero ca sabbaṁ bhikkhusaṁghaṁ gahetvā Rājagahameva gatā.

Tena kho pana samayena Rājagahe aṭṭhārasa mahāvihārā honti. Te sabbepi chaḍḍitapatita-ullāpā ahesum. Bhagavato hi parinibbāne sabbe bhikkhū attano attano pattacīvaram gahetvā vihāre ca pariveņe ca chaḍḍetvā agamamsu. Tattha therā Bhagavato vacanapūjanattham titthiyavādaparimocanatthanca "paṭhamam māsam khaṇḍaphullappaṭisankharaṇam karomā"ti cintesum. Titthiyā hi vadeyyum "samaṇassa Gotamassa sāvakā Satthari ṭhiteyeva vihāre paṭijaggimsu, parinibbute chaḍḍesun"ti. Tesam vādaparimocanatthanca cintesunti vuttam hoti. Vuttampi cetam—

"Atha kho therānam bhikkhūnam etadahosi—Bhagavatā kho āvuso khaṇḍaphullappaṭisaṅkharaṇam vaṇṇitam, handa mayam āvuso paṭhamam māsam khaṇḍaphullappaṭisaṅkharaṇam karoma, majjhimam māsam sannipatitvā dhammañca vinayañca saṅgāyissāmā''ti².

Te dutiyadivase gantvā rājadvāre aṭṭhaṁsu. Ajātasattu rājā āgantvā vanditvā "ahaṁ bhante kiṁ karomi, kenattho"ti pavāresi, therā aṭṭhārasamahāvihārappaṭisaṅkharaṇatthāya hatthakammaṁ paṭivedesuṁ. "Sādhu bhante"ti rājā hatthakammakārake manusse adāsi. Therā paṭhamaṁ māsaṁ sabbavihāre paṭisaṅkharāpesuṁ.

Atha rañño ārocesum "nitthitam mahārāja vihārappatisankharanam, idāni dhammavinayasangaham karomā"ti. Sādhu bhante vissatthā karotha, mayham anacakkam, tumhakam dhammacakkam hotu, anapetha bhante kim karomīti. Dhammasangaham karontānam bhikkhūnam sannisajjatthānam mahārājāti. Kattha karomi bhanteti. Vebhārapabbatapasse Sattapanniguhādvāre kātum yuttam mahārājāti. "Sādhu bhante"ti kho rājā Ajātasattu Vissakammunā<sup>1</sup> nimmitasadisam suvibhattabhittithambhasopānam nānāvidhamālākammalatākammavicitram mahāmandapam kārāpetvā vividhakusumadāmaolambakaviniggalantacāruvitānam ratanavicitramanikottimatalamiva ca nam nānāpupphūpahāravicitram suparinitthitabhūmikammam brahmavimānasadisam alankaritvā tasmim mahāmandape pañcasatānam bhikkhūnam anagghāni pañcakappiyapaccattharanasatāni paññāpetvā dakkhinabhāgam nissāya uttarābhimukham therāsanam, mandapamajjhe puratthābhimukham Buddhassa Bhagavato āsanāraham dhammāsanam paññāpetvā dantakhacitam cittabījanim cettha thapetvā bhikkhusamghassa ārocāpesi "nitthitam bhante kiccan"ti.

Bhikkhū āyasmantam Ānandam āhamsu "sve āvuso Ānanda samghasannipāto, tvañca sekho sakaraṇīyo, tena te na yuttam sannipātam gantum, appamatto hohī"ti. Atha kho āyasmā Ānando "sve sannipāto, na kho pana metam patirūpam, yvāham sekho samāno sannipātam gaccheyyan"ti bahudeva rattim kāyagatāya satiyā vītināmetvā rattiyā paccūsasamaye cankamā orohitvā vihāram pavisitvā "nipajjissāmī"ti kāyam āvajjesi. Dve pādā bhūmito muttā, appattañca sīsam bimbohanam, etasmim antare anupādāya āsavehi cittam vimucci. Ayañhi āyasmā cankamena bahi vītināmetvā visesam nibbattetum asakkonto cintesi "nanu mam Bhagavā etadavoca 'katapuñnosi tvam Ānanda, padhānamanuyunja, khippam hohisi anāsavo'ti². Buddhānanca kathādoso nāma natthi, mama pana accāraddham vīriyam, tena me cittam uddhaccāya samvattati, handāham vīriyasamatam yojemī"ti cankamā orohitvā pādadhovanaṭṭhāne ṭhatvā pāde dhovitvā vihāram pavisitvā mañcake nisīditvā "thokam vissamissāmī"ti kāyam mañcake upanāmesi. Dve

pādā bhūmito muttā, sīsañca bimbohanamasampattam, etasmim antare anupādāya āsavehi cittam vimucci. Catu-iriyāpathavirahitam therassa arahattam. Tena "imasmim sāsane anisinno anipanno aṭṭhito acaṅkamanto ko bhikkhu arahattam patto"ti vutte "Ānandatthero"ti vattum vaṭṭati.

Atha therā bhikkhū dutiyadivase bhattakiccam katvā pattacīvaram paṭisāmetvā dhammasabhāyam sannipatitā. Ānandatthero pana attano arahattappattim ñāpetukāmo bhikkhūhi saddhim na gato. Bhikkhū yathāvuḍḍham attano attano pattāsane nisīdantā Ānandattherassa āsanam thapetvā nisinnā. Tattha kehici "etamāsanam kassā"ti vutte Ānandassāti. Ānando pana kuhim gatoti. Tasmim samaye thero cintesi "idāni mayham gamanakālo"ti. Tato attano ānubhāvam dassento pathaviyam nimujjitvā attano āsaneyeva attānam dassesi. Ākāsenāgantvā nisīdītipi eke.

Evam nisinne tasmim āyasmante Mahākassapatthero bhikkhū āmantesi "āvuso kim paṭhamam saṅgāyāma dhammam vā vinayam vā"ti. Bhikkhū āhamsu "bhante Mahākassapa vinayo nāma Buddhasāsanassa āyu, vinaye ṭhite sāsanam ṭhitam hoti, tasmā paṭhamam vinayam saṅgāyāmā"ti. Kam dhuram katvā vinayo saṅgāyitabboti. Āyasmantam Upālinti. Kim Ānando nappahotīti. No nappahoti, apica kho pana Sammāsambuddho dharamānoyeva vinayapariyattim nissāya āyasmantam Upālim etadagge ṭhapesi "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam vinayadharānam yadidam Upālī"ti¹. Tasmā Upālittheram pucchitvā vinayam saṅgāyāmāti. Tato thero vinayam pucchanatthāya attanāva attānam sammanni. Upālittheropi vissajjanatthāya sammanni. Tatrāyam Pāli—

Atha kho āyasmā Mahākassapo samgham ñāpesi—

"Suṇātu me āvuso saṁgho, yadi saṁghassa pattakallaṁ, ahaṁ Upāliṁ vinayaṁ puccheyyan"ti.

Āyasmāpi Upāli samgham ñāpesi—

"Suṇātu me bhante saṃgho, yadi saṃghassa pattakallaṃ, ahamāyasmatā Mahākassapena vinayaṃ puṭṭho vissajjeyyan"ti.

Evam attanāva attānam sammannitvā āyasmā Upāli uṭṭhāyāsanā ekamsam cīvaram katvā there bhikkhū vanditvā dhammāsane nisīdi dantakhacitam bījanim gahetvā, tato Mahākassapatthero Upālittheram paṭhamapārājikam ādim katvā sabbam vinayam pucchi, Upālitthero vissajjesi. Sabbe pañcasatā bhikkhū Paṭhamapārājikasikkhāpadam sanidānam katvā ekato gaṇasajjhāyamakamsu, evam sesānipīti sabbam Vinayaṭṭhakathāya gahetabbam. Etena nayena sa-ubhatovibhangam sakhandhakaparivāram sakalam Vinayapṭṭakam sangāyitvā Upālitthero dantakhacitam bījanim nikkhipitvā dhammāsanā orohitvā vuḍḍhe bhikkhū vanditvā attano pattāsane nisīdi.

Vinayam sangāyitvā dhammam sangāyitukāmo āyasmā Mahākassapatthero bhikkhū pucchi "dhammam sangāyantehi kam puggalam dhuram katvā dhammo sangāyitabbo"ti. Bhikkhū "Ānandattheram dhuram katvā"ti āhamsu.

Atha kho āyasmā Mahākassapo samgham ñāpesi—

"Suṇātu me āvuso saṁgho, yadi saṁghassa pattakallaṁ, ahaṁ Ānandaṁ dhammaṁ puccheyyan"ti.

Atha kho āyasmā Ānando samgham ñāpesi—

"Suṇātu me bhante saṃgho, yadi saṃghassa pattakallaṁ ahaṁ āyasmatā Mahākassapena dhammaṁ puṭṭho vissajjeyyan"ti.

Atha kho āyasmā Ānando uṭṭhāyāsanā ekaṁsaṁ cīvaraṁ katvā there bhikkhū vanditvā dhammāsane nisīdi dantakhacitaṁ bījaniṁ gahetvā. Atha Mahākassapatthero Ānandattheraṁ dhammaṁ pucchi "Brahmajālaṁ āvuso Ānanda kattha bhāsitan"ti. Antarā ca bhante Rājagahaṁ antarā ca Nāļandaṁ Rājāgārake Ambalaṭṭhikāyanti. Kaṁ ārabbhāti. Suppiyañca paribbājakaṁ Brahmadattañca māṇavakanti. Atho kho āyasmā Mahākassapo āyasmantaṁ Ānandaṁ Brahmajālassa nidānampi pucchi, puggalampi pucchi. Sāmaññaphalaṁ panāvuso Ānanda kattha bhāsitanti. Rājagahe bhante Jīvakambavaneti. Kena saddhinti.

Ajātasattunā Vedehiputtena saddhinti. Atha kho āyasmā Mahākassapo āyasmantam Ānandam Sāmaññaphalassa nidānampi pucchi, puggalampi pucchi. Eteneva upāyena pañcapi nikāye pucchi, puṭṭho puṭṭho āyasmā Ānando vissajjesi. Ayam Paṭhamamahāsaṅgīti pañcahi therasatehi katā—

Satehi pañcahi katā, tena pañcasatāti ca. Thereheva katattā ca, therikāti pavuccatīti.

Imissā Paṭhamamahāsaṅgītiyā vattamānāya sabbaṁ Dīghanikāyaṁ Majjhimanikāyādiñca pucchitvā anupubbena Khuddakanikāyaṁ pucchantena āyasmatā Mahākassapena "Maṅgalasuttaṁ āvuso Ānanda kattha bhāsitan"ti evamādivacanāvasāne "nidānampi pucchi, puggalampipucchī"ti ettha nidāne pucchite taṁ nidānaṁ vitthāretvā yathā ca bhāsitaṁ, yena ca sutaṁ, yadā ca sutaṁ, yena ca bhāsitaṁ, yattha ca bhāsitaṁ, yassa ca bhāsitaṁ, taṁ sabbaṁ kathetukāmena "evaṁ bhāsitaṁ mayā sutaṁ, ekaṁ samayaṁ sutaṁ, Bhagavatā bhāsitaṁ, Sāvatthiyaṁ bhāsitaṁ, devatāya bhāsitaṁ"ti etamatthaṁ dassentena āyasmatā Ānandena vuttaṁ "evaṁ me sutaṁ ekaṁ samayaṁ Bhagavā Sāvatthiyaṁ viharati Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme -pa- Bhagavantaṁ gāthāya ajjhabhāsī"ti. Evamidaṁ āyasmatā Ānandena vuttaṁ, tañca pana Paṭhamamahāsaṅgītikāle vuttanti veditabbaṁ.

Idāni "kasmā vuttan"ti ettha vuccate—yasmā ayamāyasmā Mahākassapattherena nidānam puṭṭho, tasmānena tam nidānam ādito pabhuti vitthāretum vuttam. Yasmā vā Ānandam dhammāsane nisinnam vasīgaṇaparivutam disvā ekaccānam devatānam cittamuppannam "ayamāyasmā Vedehamuni pakatiyāpi Sakyakulamanvayo Bhagavato dāyādo, Bhagavatāpi pañcakkhattum etadagge niddiṭṭho, catūhi acchariya-abbhutadhammehi samannāgato, catunnam parisānam piyo manāpo, idāni maññe Bhagavato dhammarajjadāyajjam¹ patvā Buddho jāto"ti. Tasmā āyasmā Ānando tāsam devatānam cetasā cetoparivitakkamaññāya tam abhūtaguṇasambhāvanam anadhivāsento attano sāvakabhāvameva dīpetum āha "evam me sutam, ekam samayam

Bhagavā -pa- ajjhabhāsī"ti. Etthantare pañca arahantasatāni anekāni ca devatāsahassāni "sādhu sādhū"ti āyasmantaṁ Ānandaṁ abhinandiṁsu, mahābhūmicālo ahosi, nānāvidhakusumavassaṁ antalikkhato papati, aññāni ca bahūni acchariyāni pāturahesuṁ, bahūnañca devatānaṁ saṁvego uppajji "yaṁ amhehi Bhagavato sammukhā sutaṁ, idāneva taṁ parokkhā jātan"ti. Evamidaṁ āyasmatā Ānandena Paṭhamamahāsaṅgītikāle vadantenāpi iminā kāraṇena vuttanti veditabbaṁ. Ettāvatā ca "vuttaṁ yena yadā yasmā, cetaṁ vatvā imaṁ vidhin"ti imissā addhagāthāya attho pakāsito hoti.

## Evamiccādipāthavannanā

Idāni "evamiccādipāthassa, attham nānappakārato" ti evamādimātikāya sangahitatthappakāsanattham vuccate—evanti ayam saddo upamūpadesa $sampahamsanagarahanavacanasampa \underline{tiggah} \bar{a}k\bar{a}ra^1 nidassan\bar{a}vadh\bar{a}ran\bar{a}d\bar{i}su$ atthesu datthabbo. Tathā hesa "evam jātena maccena, kattabbam kusalam bahun"ti evamādīsu<sup>2</sup> upamāyam dissati. "Evam te abhikkamitabbam, evam te patikkamitabban"ti-ādīsu<sup>3</sup> upadese. "Evametam Bhagavā, evametam Sugatā"ti evamādīsu<sup>4</sup> sampahamsane. "Evamevam panāyam vasalī yasmim vā tasmim vā tassa mundakassa samanakassa vannam bhāsatī"ti evamādīsu<sup>5</sup> garahane. "Evam bhanteti kho te bhikkhū Bhagavato paccassosun"ti evamādīsu<sup>6</sup> vacanasampatiggahe. "Evam byā kho aham bhante Bhagavatā dhammam desitam ājānāmī"ti evamādīsu<sup>7</sup> ākāre. "Ehi tvam mānavaka, yena samano Ānando tenupasankama, upasankamitvā mama vacanena samanam Ānandam appābādham appātankam lahutthānam balam phāsuvihāram puccha 'Subho māṇavo Todeyyaputto bhavantam Ānandam appābādham appātankam lahutthānam balam phāsuvihāram pucchatī'ti, evanca vadehi sādhu kira bhavam Ānando yena Subhassa mānavassa Todeyyaputtassa nivesanam, tenupasankamatu anukampam upādāyā"ti evamādīsu<sup>8</sup> nidassane. "Tam kim maññatha kālāmā, ime dhammā kusalā vā akusalā vāti. Akusalā bhante. Sāvajjā vā anavajjā vāti. Sāvajjā bhante. Viññugarahitā vā

<sup>1. ...</sup>sampaticchanākāra (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 1. 21 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 1. 439 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 193 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 1. 162 pitthe.

<sup>6.</sup> Ma 1. 1 pitthe.

<sup>7.</sup> Ma 1. 325 pitthe.

<sup>8.</sup> Dī 1. 188 piṭṭhe.

viññuppasatthā vāti. Viññugarahitā bhante. Samattā samādinnā ahitāya dukkhāya samvattanti no vā, katham vo ettha hotīti. Samattā bhante samādinnā ahitāya dukkhāya samvattanti, evam no ettha hotī''ti evamādīsu¹ avadhārane. Idha pana ākāranidassanāvadhāranesu datthabbo.

Tattha ākāratthena **evaṁ**-saddena etamatthaṁ dīpeti—nānānayanipuṇamanekajjhāsayasamuṭṭhānaṁ atthabyañjanasampannaṁ vividhapāṭihāriyaṁ dhammatthadesanāpaṭivedhagambhīraṁ sabbasattānaṁ sakasakabhāsānurūpato sotapathamāgacchantaṁ tassa Bhagavato vacanaṁ sabbappakārena ko samattho viññātuṁ, sabbathāmena pana sotukāmataṁ janetvāpi evaṁ me sutaṁ, mayāpi ekenākārena sutanti.

Nidassanatthena "nāhaṁ sayambhū, na mayā idaṁ sacchikatan"ti attānaṁ parimocento "evaṁ me sutaṁ, mayāpi evaṁ sutan"ti idāni vattabbaṁ Sakalasuttaṁ nidasseti.

Avadhāraṇatthena "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ bahussutānaṁ yadidaṁ Ānando, gatimantānaṁ, satimantānaṁ, dhitimantānaṁ, upaṭṭhākānaṁ yadidaṁ Ānando"ti² evaṁ Bhagavatā pasatthabhāvānurūpaṁ attano dhāraṇabalaṁ dassento sattānaṁ sotukamyataṁ janeti "evaṁ me sutaṁ, tañca kho atthato vā byañjanato vā anūnamanadhikaṁ, evameva, na aññathā daṭṭhabban"ti.

**Me**saddo tīsu atthesu dissati. Tathā hissa "gāthābhigītam me abhojaneyyan"ti evamādīsu<sup>3</sup> mayāti attho. "Sādhu me bhante Bhagavā samkhittena dhammam desetū"ti evamādīsu<sup>4</sup> mayhanti attho. "Dhammadāyādā me bhikkhave bhavathā"ti evamādīsu<sup>5</sup> mamāti attho. Idha pana "mayā sutan"ti ca "mama sutan"ti ca atthadvaye yujjati.

Sutanti ayam sutasaddo sa-upasaggo anupasaggo ca gamanakhyātarāgābhibhūtūpacitānuyogasotaviññeyyasotadvāraviññātādi-anekatthappabhedo. Tathā hissa "senāya pasuto"ti evamādīsu

<sup>1.</sup> Am 1. 190 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 25 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 292 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 2. 285 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 15 pitthe.

gacchantoti attho. "Sutadhammassa passato"ti evamādīsu¹ khyātadhammassāti attho. "Avassutā avassutassā"ti evamādīsu² rāgābhibhūta rāgābhibhūtassāti attho. "Tumhehi puññaṁ pasutaṁ anappakan"ti evamādīsu³ upacitanti attho. "Ye jhānappasutā dhīrā"ti evamādīsu⁴ jhānānuyuttāti attho. "Diṭṭhaṁ sutaṁ mutan"ti evamādīsu⁵ sotaviññeyyanti attho. "Sutadharo sutasannicayo"ti evamādīsu⁶ sotadvārānusāraviññātadharoti attho. Idha pana sutanti sotaviññāṇapubbaṅgamāya viññāṇavīthiyā upadhāritanti vā upadhāraṇanti vāti attho. Tattha yadā me-saddassa mayāti attho, tadā "evaṁ mayā sutaṁ, sotaviññāṇapubbaṅgamāya viññāṇavīthiyā upadhāritan"ti yujjati. Yadā me-saddassa mamāti attho, tadā "evaṁ mama sutaṁ sotaviññāṇapubbaṅgamāya viññāṇavīthiyā upadhāraṇan"ti yujjati.

Evametesu tīsu padesu **evan**ti sotaviññāṇakiccanidassanaṁ. **Me**ti vuttaviññāṇasamaṅgīpuggalanidassanaṁ. **Sutan**ti assavanabhāvappaṭikkhepato anūnānadhikāviparītaggahaṇanidassanaṁ. Tathā **evan**ti savanādicittānaṁ nānappakārena ārammaṇe pavattabhāvanidassanaṁ. **Me**ti attanidassanaṁ. **Sutan**ti dhammanidassanaṁ.

Tathā evanti niddisitabbadhammanidassanam. **Me**ti puggalanidassanam. **Sutan**ti puggalakiccanidassanam.

Tathā evanti vīthicittānam ākārapaññattivasena nānappakāraniddeso. **Me**ti kattāraniddeso. **Sutan**ti visayaniddeso.

Tathā evanti puggalakiccaniddeso. Sutanti viññāṇakiccaniddeso. Meti ubhayakiccayuttapuggalaniddeso.

Tathā evanti bhavaniddeso. **Me**ti puggalaniddeso. **Sutan**ti tassa kiccaniddeso.

Tattha **evan**ti ca **me**ti ca sacchikaṭṭhaparamatthavasena avijjamānapaññatti. **Sutan**ti vijjamānapaññatti. Tathā **evan**ti ca **me**ti ca taṁ taṁ upādāya

<sup>1.</sup> Khu 1. 18 pitthe.

<sup>2.</sup> Vi 2. 276 piṭṭhe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 9 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 40 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 189 pitthe.

<sup>6.</sup> Ma 1. 277 pitthe.

vattabbato upādāpaññatti<sup>1</sup>. **Sutan**ti diṭṭhādīni upanidhāya vattabbato upanidhāpaññatti<sup>2</sup>.

Ettha ca **evan**ti vacanena asammoham dīpeti, **sutan**ti vacanena sutassa asammosam. Tathā **evan**ti vacanena yonisomanasikāram dīpeti ayoniso manasikaroto nānappakārappaṭivedhābhāvato. **Sutan**ti vacanena avikkhepam dīpeti vikkhittacittassa savanābhāvato. Tathā hi vikkhittacitto puggalo sabbasampattiyā vuccamānopi "na mayā sutam, puna bhaṇathā"ti bhaṇati. Yoniso manasikārena cettha attasammāpaṇidhim pubbe katapuññatañca sādheti, avikkhepena saddhammassavanam sappurisūpa-nissayañca. **Evan**ti ca iminā bhaddakena ākārena pacchimacakkadvayasampattim attano dīpeti, **sutan**ti savanayogena purimacakkadvayasampattim. Tathā āsayasuddhim payogasuddhinca, tāya ca āsayasuddhiyā adhigamabyattim, payogasuddhiyā āgamabyattim.

Evanti ca iminā nānappakārapaṭivedhadīpakena vacanena attano atthapaṭibhānapaṭisambhidāsampadaṁ dīpeti. Sutanti iminā sotabbabhedapaṭi-vedhadīpakena dhammaniruttipaṭisambhidāsampadaṁ dīpeti. Evanti ca idaṁ yoniso manasikāradīpakaṁ vacanaṁ bhaṇanto "ete mayā dhammā manasānupekkhitā diṭṭhiyā suppaṭividdhā"ti ñāpeti. Sutanti idaṁ savanayogadīpakavacanaṁ bhaṇanto "bahū mayā dhammā sutā dhātā vacasā paricitā"ti ñāpeti. Tadubhayenapi atthabyañjapāripūriṁ dīpento savane ādaraṁ janeti.

Evaṁ me sutanti iminā pana sakalenapi vacanena āyasmā Ānando Tathāgatappaveditaṁ dhammaṁ attano adahanto asappurisabhūmiṁ atikkamati, sāvakattaṁ paṭijānanto sappurisabhūmiṁ okkamati. Tathā asaddhammā cittaṁ vuṭṭhāpeti, saddhamme cittaṁ patiṭṭhāpeti. "Kevalaṁ sutamevetaṁ mayā, tasseva tu Bhagavato vacanaṁ Arahato Sammāsambuddhassā"ti ca dīpento attānaṁ parimoceti, Satthāraṁ apadisati, Jinavacanaṁ appeti, dhammanettiṁ patiṭṭhāpeti.

Apica "evam me sutan"ti attanā uppāditabhāvam appaṭijānanto purimassavanam vivaranto "sammukhā paṭiggahitamidam mayā tassa Bhagavato

catuvesārajjavisāradassa Dasabalamarassa Āsabhaṭṭhānaṭṭhāyino Sīhanādanādino Sabbasattuttamassa Dhammissarassa Dhammarājassa Dhammādhipatino Dhammadīpassa Dhammappaṭisaraṇassa Saddhammavaracakkavattino Sammāsambuddhassa, na ettha atthe vā dhamme vā pade vā byañjane vā kaṅkhā vā vimati vā kātabbā"ti sabbadevamanussānaṁ imasmiṁ dhamme assaddhiyaṁ vināseti, saddhāsampadaṁ uppādetīti veditabbo. Hoti cettha—

"Vināsayati assaddham, saddham vaḍḍheti sāsane. Evam me sutamiccevam, vadam Gotamasāvako"ti.

**Ekan**ti gaṇanaparicchedaniddeso. **Samayan**ti paricchinnaniddeso. **Ekaṁ** samayanti aniyamitaparidīpanaṁ. Tattha samayasaddo—

Samavāye khaņe kāle, samūhe hetudiṭṭhisu. Paṭilābhe pahāne ca, paṭivedhe ca dissati.

Tathā hissa "appeva nāma svepi upasaṅkameyyāma kālañca samayañca upādāyā"ti evamādīsu¹ samavāyo attho. "Ekova kho bhikkhave khaņo ca samaņo ca brahmacariyavāsāyā"ti evamādīsu² khaņo. "Uṇhasamayo pariļāhasamayo"ti evamādīsu³ kālo. Mahāsamayo pavanasmin"ti evamādīsu⁴ samūho. "Samayopi kho te Bhaddāli appaṭividdho ahosi, Bhagavā kho Sāvatthiyaṁ viharati, sopi maṁ jānissati 'Bhaddāli nāma bhikkhu Satthusāsane sikkhāya aparipūrakārī'ti, ayampi kho te Bhaddāli samayo appaṭividdho ahosī"ti evamādīsu⁵ hetu. "Tena kho pana samayena Uggāhamāno paribbājako samaṇamuṇḍikāputto samayappavādake tindukācīre ekasālake Mallikāya ārāme paṭivasatī"ti evamādīsu⁶ diṭṭhi.

"Diţţhe dhamme ca yo attho, yo cattho samparāyiko. Atthābhisamayā dhīro, paṇḍitoti pavuccatī"ti—

Evamādīsu<sup>7</sup> paṭilābho. "Sammā mānābhisamayā antamakāsi dukkhassā"ti evamādīsu<sup>8</sup> pahānam. "Dukkhassa pīlanattho saṅkhatattho

<sup>1.</sup> Dī 1. 188 pitthe. 2. Am 3. 61 pitthe. 3. Vi 2. 155 pitthe. 4. Dī 2. 201 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 2. 102 pitthe. 6. Ma 2. 214 pitthe. 7. Sam 1. 90 pitthe. 8. Ma 1. 15 pitthe.

santāpaṭṭho vipariṇāmaṭṭho abhisamayaṭṭho"ti evamādīsu¹ paṭivedho. Idha panassa kālo attho. Tena ekaṁ samayanti saṁvacchara-utumāsa-aḍḍhamāsarattidivapubbaṇhamajjhanhikasāyanhapaṭhamamajjhimapacchima yāmamuhuttādīsu kālakhyesu samayesu ekaṁ samayanti dīpeti.

Ye vā ime gabbhokkantisamayo jātisamayo samvegasamayo abhinikkhamanasamayo dukkarakārikasamayo māravijayasamayo abhisambodhisamayo diṭṭhadhammasukhavihārasamayo desanāsamayo parinibbānasamayoti evamādayo Bhagavato devamanussesu ativiya pakāsā anekakālakhyā eva samayā, tesu samayesu desanāsamayasankhātam ekam samayanti vuttam hoti. Yo cāyam ñāṇakaruṇākiccasamayesu karuṇākiccasamayo, attahitaparahitappaṭipattisamayesu parahitappaṭipattisamayo, sannipatitānam karaṇīyadvayasamayesu dhammīkathāsamayo, desanāpaṭipattisamayesu desanāsamayo, tesupi samayesu yam kiñci sandhāya "ekam samayan"ti vuttam hoti.

Etthāha—atha kasmā yathā abhidhamme "yasmim samaye kāmāvacaran"ti ca ito aññesu suttapadesu "yasmim samaye bhikkhave bhikkhu vivicceva kāmehī"ti ca bhummavacanena niddeso kato, vinaye ca "tena samayena Buddho Bhagavā"ti karaṇavacanena, tathā akatvā idha "ekam samayan"ti upayogavacananiddeso katoti. Tattha tathā, idha ca aññathā atthasambhavato. Tattha hi abhidhamme ito aññesu sutta-padesu ca adhikaraṇattho bhāvenabhāvalakkhaṇattho ca sambhavati. Adhikaraṇañhi kālattho samūhattho ca samayo, tattha vuttānam phassādidhammānam khaṇasamavāyahetusaṅkhātassa ca samayassa bhāvena tesam bhāvo lakkhīyati, tasmā tadatthajotanattham tattha bhummavacananiddeso kato.

Vinaye ca hetvattho karaṇattho ca sambhavati. Yo hi so sikkhāpadapaññattisamayo Sāriputtadīhipi dubbiññeyyo, tena samayena hetubhūtena karaṇabhūtena ca sikkhāpadāni paññapento sikkhāpadapaññattihetuñca apekkhamāno Bhagavā tattha tattha vihāsi, tasmā tadatthajotanatthaṁ tattha karaṇavacananiddeso kato.

\_\_\_\_\_

Idha pana aññasmiñca evaṁjātike suttantapāṭhe accantasaṁyogattho sambhavati. Yañhi samayaṁ Bhagavā imaṁ aññaṁ vā suttantaṁ desesi, accantameva taṁ samayaṁ karuṇāvihārena vihāsi. Tasmā tadatthajotanatthaṁ idha upayogavacananiddeso katoti viññeyyo. Hoti cettha—

"Tam tam atthamapekkhitvā, bhummena karaņena ca. Añnatra samayo vutto, upayogena so idhā"ti.

**Bhagavā**ti guṇavisiṭṭhasattuttamagarugāravādhivacanametam. Yathāha—

> "Bhagavāti vacanam seṭṭham, Bhagavāti vacanamuttamam. Garu gāravayutto so, Bhagavā tena vuccatī"ti.

Catubbidhañhi nāmaṁ āvatthikaṁ liṅgikaṁ nemittakaṁ adhiccasamuppannaṅi. Adhiccasamuppannaṁ nāma "yadicchakan"ti vuttaṁ hoti. Tattha vaccho dammo balibaddhoti¹ evamādi āvatthikaṁ, daṇḍī chattī sikhī karīti evamādi liṅgikaṁ, tevijjo chaļabhiññoti evamādi nemittakaṁ, sirivaḍḍhako dhanavaḍḍhakoti evamādi vacanatthamanapekkhitvā pavattaṁ adhiccasamuppannaṁ. Idaṁ pana Bhagavāti nāmaṁ guṇanemittakaṁ, na Mahāmāyāya, na Suddhodanamahārājena, na asītiyā ñātisahassehi kataṁ, na sakkasantusitādīhi devatāvisesehi kataṁ. Yathāha āyasmā Sāriputtatthero "Bhagavāti netaṁ nāmaṁ mātarā kataṁ -pa- sacchikā paññatti yadidaṁ Bhagavā'ti².

Yam guṇanemittakam cetam nāmam, tesam guṇānam pakāsanattham imam gātham vadanti—

"Bhagī bhajī bhāgī vibhattavā iti, Akāsi bhagganti garūti bhāgyavā. Bahūhi ñāyehi subhāvitattano, Bhavantago so Bhagavāti vuccatī"ti.

Niddesādīsu<sup>3</sup> vuttanayeneva cassa attho daṭṭhabbo.

Ayam pana aparo pariyayo—

Bhagyavā Bhaggavā yutto, bhagehi ca vibhattavā. Bhattavā vantagamano, bhavesu Bhagavā tatoti.

<sup>1.</sup> Balivaddoti (Sī) 2. Khu 7. 162 piṭṭhādīsu. 3. Khu 7. 162; Khu 8. 26 piṭṭhādīsu.

Tattha "vaṇṇāgamo vaṇṇavipariyāyo"ti evaṁ niruttilakkhaṇaṁ gahetvā saddanayena vā pisodarādipakkhepalakkhaṇaṁ gahetvā yasmā lokiyalokuttarasukhābhinibbattakaṁ dānasīlādipārappattaṁ bhāgyamassa atthi, tasmā Bhāgyavāti vattabbe Bhagavāti vuccatīti ñātabbaṁ. Yasmā pana lobhadosamoha viparīta manasikāra ahirikānottappa ko dhūpanāha makkha palāsa-issāmacchariya māyāsā ṭheyyathambhasārambhamānātimāna madapamādataṇhāvijjātividhākusalamūladuccaritasaṁkilesamalavisamasaññ āvitakkapapañcacatubbidhavipariyesa-āsavagantha oghayogaagatitaṇhupādāna pañcacetokhilavinibandhanīvaraṇābhinandanachavivādamūlataṇhākāya sattānusaya-aṭṭhamicchattanavataṇhāmūlaka dasākusalakammapatha dvāsaṭṭhidiṭṭhigata aṭṭhasatataṇhāvicaritappabhedasabbadarathapariļāhakilesasatasahassāni, saṅkhepato vā pañca kilesakkhandha-abhisaṅkhāramaccudevaputtamāre abhañji, tasmā bhaggattā etesaṁ parissayānaṁ Bhaggavāti vattabbe Bhagavāti vuccati. Āha cettha—

"Bhaggarāgo bhaggadoso, bhaggamoho anāsavo. Bhaggāssa pāpakā dhammā, Bhagavā tena vuccatī"ti.

Bhāgyavatāya cassa satapuññalakkhaṇadharassa rūpakāyasampatti dīpitā hoti, bhaggadosatāya dhammakāyasampatti. Tathā likiyasarikkhakānam bahumānabhāvo, gahaṭṭhapabbajitehi abhigamanīyatā. Tathā abhigatānañca nesam kāyacittadukkhāpanayane paṭibalabhāvo, āmisadānadhammadānehi upakāritā. Lokiyalokuttarasukhehi ca samyojanasamatthatā dīpitā hoti.

Yasmā ca loke issariyadhammayasasirikāmapayattesu chasu dhammesu bhagasaddo vattati, paramañcassa sakacitte issariyam, aṇimālaghimādikam vā lokiyasammatam sabbākāraparipūram atthi, tathā lokuttaro dhammo, lokattayabyāpako yathābhuccaguṇādhigato ativiya parisuddho yaso, rūpakāyadassanabyāvaṭajananayanamanappasādajananasamatthā sabbākāraparipūrā sabbaṅgapaccaṅgasirī, yam yam anena icchitam patthitam attahitam parahitam vā, tassa tassa tatheva abhinipphannattā icchitatthanipphattisaññito kāmo, sabbalokagarubhāvappattihetubhūto sammāvāyāmasaṅkhāto payatto ca atthi, tasmā imehi bhagehi yuttattāpi bhagā assasantīti iminā atthena "Bhagavā"ti vuccati.

Yasmā pana kusalādibhedehi sabbadhamme, khandhāyatanadhātusacca-indriya- paṭiccasamuppādādīhi vā kusalādidhamme, pīļanasaṅkhatasantāpavipariṇāmaṭṭhena vā dukkhamariyasaccaṁ, āyūhananidānasaṁyogapalibodhaṭṭhena samudayaṁ, nissa-raṇavivekāsaṅkhata-amataṭṭhena nirodhaṁ, niyyānikahetudassanādhipateyyaṭṭhena maggaṁ vibhattavā, vibhajitvā vivaritvā desitavāti vuttaṁ hoti, tasmā vibhattavāti vattabbe "Bhagavā"ti vuccati.

Yasmā ca esa dibbabrahma-ariyavihāre kāyacitta-upadhiviveke suññatāppaṇihitānimittavimokkhe aññe ca lokiyalokuttare uttarimanussadhamme bhaji sevi bahulamakāsi, tasmā **bhattavā**ti vattabbe "Bhagavā"ti vuccati.

Yasmā pana tīsu bhavesu taṇhāsaṅkhātaṁ gamanaṁ anena vantaṁ, tasmā **bhavesu vantagamano**ti vattabbe bhavasaddato bhakāraṁ gamanasaddato gakāraṁ vantasaddato vakārañca dīghaṁ katvā ādāya "Bhagavā"ti vuccati, yathā loke "mehanassa khassa mālā"ti vattabbe "mekhalā"ti

Etthāvatā cettha **evaṁ me sutan**ti vacanena yathāsutaṁ yathāpariyattaṁ dhammaṁ desento paccakkhaṁ katvā Bhagavato dhammasarīraṁ pakāseti, tena "nayidaṁ atītasatthukaṁ¹ pāvacanaṁ, ayaṁ vo Satthā"ti Bhagavato adassanena ukkaṇṭhitajanaṁ samassāpeti.

Ekaṁ samayaṁ Bhagavāti vacanena tasmiṁ samaye Bhagavato avijjamānabhāvaṁ dassento rūpakāyaparinibbānaṁ dasseti. Tena "evaṁvidhassa imassa ariyadhammassa desetā Dasabaladharo vajirasaṅghātakāyo sopi Bhagavā parinibbuto, tattha kenaññena jīvite āsā janetabbā"ti jīvitamadamattaṁ janaṁ saṁvejeti, saddhamme cassa ussāhaṁ janeti.

Evanti ca bhaṇanto desanāsampattim niddisati, me sutanti sāvakasampattim, ekam samayanti kālasampattim, Bhagavāti desakasampattim.

Sāvatthiyam viharatīti ettha Sāvatthīti Savatthassa isino nivāsaṭṭhānabhūtam nagaram, yathā kākandī mākandīti, evam itthilingavasena Sāvatthīti vuccati, evam akkharacintakā. Aṭṭhakathācariyā pana bhaṇanti "Yamkiñci manussānam upabhogaparibhogam sabbamettha atthī"ti Sāvatthī. Satthasamāyoge ca "kim bhaṇḍamatthī"ti pucchite "sabbamatthī"ti vacanamupādāya Sāvatthī.

"Sabbadā sabbūpakaraṇam, Sāvatthiyam samohitam. Tasmā sabbamupādāya, Sāvatthīti pavuccati.

Kosalānam puram rammam, dassaneyyam manoramam. Dasahi saddehi avivittam, annapānasamāyutam.

Vuḍḍhiṁ vepullataṁ pattaṁ, iddhaṁ phītaṁ manoramaṁ. Āḷakamandāva devānaṁ, Sāvatthipuramuttaman"ti¹.

Tassam Savatthiyam. Samīpatthe bhummavacanam.

Viharatīti avithesena iriyāpathadibbabrahma-ariyavihāresu aññatara-vihārasamaṅgiparidīpanametaṁ. Idha pana ṭhānagamanāsanasayanappabhedesu² iriyāpathesu aññatara-iriyāpathasamāyogaparidīpanaṁ, tena ṭhitopi gacchantopi nisinnopi sayānopi Bhagavā viharaticceva veditabbo. So hi ekaṁ iriyāpathabādhanaṁ aparena iriyāpathena vicchinditvā apari patantaṁ attabhāvaṁ harati pavatteti. Tasmā viharatīti vuccati.

Jetavaneti ettha attano paccatthikajanam jinātīti jeto, raññā vā attano paccatthikajane jite jātoti jeto, mangalakamyatāya vā tassa evam nāmameva katantipi jeto. Vanayatīti vanam, attasampadāya sattānam bhattim kāreti, attani sineham uppādetīti attho. Vanute iti vā vanam, nānāvidhakusumagandhasammodamattakokilādivihangavirutehi<sup>3</sup> mandamālutacalitarukkhasākhāviṭapapupphaphalapallavapalāsehi ca "etha mam paribhuñjathā"ti pāṇino yācati viyāti attho. Jetassa vanam Jtavanam. Tam hi Jetena rājakumārena ropitam samvaḍḍhitam paripālitam, so ca tassa sāmī ahosi, tasmā Jtavananti vuccati. Tasmim Jtavane.

Anāthapiṇḍikassa ārāmeti ettha Sdatto nāma so gahapati mātāpitūhi katanāmavasena, sabbakāmasamiddhitāya tu vigatamalamaccheratāya karuṇādiguṇasamaṅgitāya ca niccakālaṁ anāthānaṁ

<sup>1.</sup> Ma-Ttha 1. 62 pitthepi.

<sup>2.</sup> Ṭhānagamananisajjasayanappabhedesu (Vi-Ṭṭha 1. 81 piṭṭhādīsu)

<sup>3. ...</sup>vihagavirutehi (Sī)

piṇḍaṁ adāsi, tena Anāthapiṇḍikoti saṅkhyaṁ gato. Āramanti ettha pāṇino, visesena vā pabbajitāti ārāmo, tassa pupphaphalapallavādisobhanatāya nātidūranāccāsannatādipañcavidhasenāsanaṅgasampattiyā ca tato tato āgamma ramanti abhiramanti anukkaṇṭhitā hutvā nivasantīti attho. Vuttappakārāya vā sampattiyā tattha tattha gatepi attano abbhantaraṁyeva ānetvā rametīti ārāmo. So hi Anāthapiṇḍikena gahapatinā Jetassa rājakumārassa hatthato aṭṭhārasahiraññakoṭisanthārena kiṇitvā aṭṭhārasahiraññakoṭīhi senāsanaṁ kārāpetvā aṭṭhārasahiraññakoṭīhi vihāramahaṁ niṭṭhāpetvā evaṁ catupaññāsāya hiraññakoṭipariccāgena buddhappamukhassa Bhikkhusaṁghassa niyyātito¹, tasmā "Anāthapiṇḍikassa ārāme."

Ettha ca "Jetavane"ti vacanam purimasāmiparikittanam, "Anāthapiṇḍikassa ārāme"ti pacchimasāmiparikittanam. Kimetesam parikittane payojananti? Vuccate—adhikārato tāva "kattha bhāsitan"ti pucchāniyāmakaraṇam² aññesam puññakāmānam diṭṭhānugati-āpajjane niyojanañca. Tattha hi dvārakoṭṭhakapāsādamāpane bhūmivikkayaladdhā aṭṭhārasa hiraññakoṭiyo anekakoṭi-agghanakā rukkhā ca Jetassa pariccāgo, catupaññāsa koṭiyo Anāthapiṇḍikassa. Yato tesam parikittanena "evam puññakāmā puññāni karontī"ti dassento āyasmā Ānando aññepi puññakāme tesam diṭṭhānugati-āpajjane niyojeti. Evamettha puññakāmānam diṭṭhānugati-āpajjane niyojanam payojananti veditabbam.

Etthāha—"yadi tāva Bhagavā Sāvatthiyam viharati, 'Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme'ti na vattabbam, atha tattha viharati, 'Sāvatthiyan'ti na vattabbam. Na hi sakkā ubhayattha ekam samayam viharitun"ti. Vuccate—nanu vuttametam "samīpatthe bhummavacanan"ti, yato yathā Gaṅgāyamunādīnam samīpe goyūthāni carantāni "Gaṅgāya caranti, Yamunāya carantī"ti vuccanti, evamidhāpi yadidam Sāvatthiyā samīpe Jetavanam Anāthapiṇḍikassa ārāmo, tattha viharanto vuccati "Sāvatthiyam viharati

<sup>1.</sup> Niyyādito (Sī, Syā)

Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme"ti veditabbo. Gocaragāmanidassanattham hissa Sāvatthivacanam, pabbajitānurūpanivāsaṭṭhānanidassanattham sesavacanam.

Tattha Sāvatthikittanena Bhagavato gahaṭṭhānuggahakaraṇaṁ dasseti, Jetavanādikittanena pabbajitānuggahakaraṇaṁ. Tathā purimena paccayaggahaṇato attakilamathānuyogavivajjanaṁ, pacchimena vatthukāmappahānato kāmasukhallikānuyogavajjanūpāyadassanaṁ. Purimena ca dhammadesanābhiyogaṁ, pacchimena vivekādhimuttiṁ. Purimena karuṇāya upagamanaṁ, pacchimena ca paññāya apagamanaṁ. Purimena sattānaṁ hitasukhanipphādanādhimuttitaṁ, pacchimena parahitasukhakaraṇe nirupalepataṁ. Purimena dhammikasukhāpariccāganimittaṁ phāsuvihāraṁ, pacchimena uttarimanussadhammānuyoganimittaṁ. Purimena manussānaṁ upakārabahulataṁ, pacchimena devānaṁ. Purimena loke jātassa loke saṁvaḍḍhabhāvaṁ, pacchimena lokena anupalittatanti evamādi.

Athāti avicchedatthe, khoti adhikārantaranidassanatthe nipāto. Tena avicchinneyeva tattha Bhagavato vihāre idamadhikārantaram udapādīti dasseti. Kim tanti? Aññatarā devatāti-ādi. Tattha aññatarāti aniyamitaniddeso. Sā hi nāmagottato apākaṭā, tasmā "aññatarā"ti vuttā. Devo eva devatā, itthipurisasādhāraṇametam. Idha pana puriso eva, so devaputto kintu, sādhāraṇanāmavasena devatāti vutto.

Abhikkantāya rattiyāti ettha abhikkantasaddo khayasundarābhirūpa-abbhanumodanādīsu dissati. Tattha "abhikkantā bhante ratti, nikkhanto paṭhamo yāmo, ciranisinno bhikkhusamgho, uddisatu bhante Bhagavā bhikkhūnam pātimokkhan"ti evamādīsu<sup>1</sup> khaye dissati. "Ayam imesam catunnam puggalānam abhikkantataro ca paṇītataro cā"ti evamādīsu<sup>2</sup> sundare.

"Ko me vandati pādāni, iddhiyā yasasā jalam. Abhikkantena vannena, sabbā obhāsayam disā"tievamādīsu<sup>1</sup> abhirūpe. "Abhikkantam bho Gotama, abhikkantam bho Gotamā"ti evamādīsu<sup>2</sup> abbhanumodane. Idha pana khaye. Tena **abhikkantāya rattiyā**ti parikkhīṇāya rattiyāti vuttam hoti.

Abhikkantavaṇṇāti ettha abhikkantasaddo abhirūpe, vaṇṇasaddo pana chavithutikulavaggakāraṇasaṇṭhānapamāṇarūpāyatanādīsu dissati. Tattha "suvaṇṇavaṇṇosi Bhagavā"ti evamādīsu³ chaviyaṁ. "Kadā saññūļā pana te gahapati ime samaṇassa Gotamassa vaṇṇā"ti evamādīsu⁴ thutiyaṁ. "Cattārome bho Gotama vaṇṇā"ti evamādīsu⁵ Kulavagge. "Atha kena nu vaṇṇena, gandhathenoti vuccatī"ti evamādīsu⁶ kāraṇe. "Mahantaṁ hatthirājavaṇṇaṁ abhinimminitvā"ti evamādīsu⁶ saṇṭhāne. "Tayo pattassa vaṇṇā"ti evamādīsu⁶ pamāṇe. "Vaṇṇo gandho raso ojā"ti evamādīsu⁶ rūpāyatane. So idha chaviyaṁ daṭṭhabbo. Tena abhikkantavaṇṇāti abhirūpacchavīti vuttaṁ hoti.

Kevalakappanti ettha kevalasaddo anavasesayebhuyya-abyāmissānatirekadaļhatthavisamyogādi-anekattho. Tathā hissa "kevalaparipuṇṇam parisuddham brahmacariyan"ti evamādīsu<sup>10</sup> anavasesatā attho. "Kevalakappā ca Aṅgamāgadhā pahūtam khādanīyam bhojanīyam ādāya upasaṅkamissantī"ti evamādīsu<sup>11</sup> yebhuyyatā. "Kevalassa dukkhakhandhassa samudayo hotī"ti evamādīsu<sup>12</sup> abyāmissatā. "Kevalam saddhāmattakam nūna ayamāyasmā"ti evamādīsu<sup>13</sup> anatirekatā. "Āyasmato bhante Anuruddhassa Bāhiyo nāma saddhivihāriko kevalakappam saṃghabhedāya ṭhito"ti evamādīsu<sup>14</sup> daļhatthatā. "Kevalī vusitavā uttamapurisoti vuccatī"ti evamādīsu<sup>15</sup> visaṃyogo. Idha panassa anavasesattamattho adhippeto.

# **Kappa**saddo panāyam abhisaddahanavohārakālapaññattichedanavikappa-lesasamantabhāvādianekattho. Tathā hissa "okappanīyametam

| 1. Khu 2. 73 piṭṭhe.               | 2. Am 1. 57; Vi 1. 7 piṭṭḥādīsu. |                       |
|------------------------------------|----------------------------------|-----------------------|
| 3. Ma 2. 351; Khu 1. 367 piṭṭhesu. | 4. Ma 2. 49 pitthe.              | 5. Dī 3. 67 piṭṭhe.   |
| 6. Sam 1. 206 pitthe.              | 7. Sam 1. 105 pitthe.            | 8. Vi 1. 153 pitthe.  |
| 9. Abhi 1. 163 piṭṭhe.             | 10. Vi 1. 1 pitthe.              | 11. Vi 3. 36 pitthe.  |
| 12. Abhi 2. 142 piṭṭhādīsu.        | 13. Vi 3. 270 pitthe.            | 14. Am 1. 562 pitthe. |
| 15. Sam 2. 50 pitthe.              |                                  |                       |

bhoto Gotamassa, yathā tam Arahato Sammāsambuddhassā"ti evamādīsu<sup>1</sup> abhisaddahanamattho. "Anujānāmi bhikkhave pañcahi samanakappehi phalam paribhuñjitun"ti evamādīsu<sup>2</sup> vohāro. "Yena sudam niccakappam viharāmī"ti evamādīsu<sup>3</sup> kālo. "Iccāvasmā kappo"ti evamādīsu<sup>4</sup> paññatti. "Alankato kappitakesamassū"ti evamādīsu<sup>5</sup> chedanam. "Kappati dvangulakappo"ti evamādīsu<sup>6</sup> vikappo. "Atthi kappo nipajjitun"ti evamādīsu<sup>7</sup> leso. "Kevalakappam Veluvanam obhāsetvā"ti evamādīsu<sup>8</sup> samantabhāvo. Idha panassa samantabhāvo attho adhippeto. Yato kevalakappam Jetavananti ettha anavasesam samantato Jetavananti evamattho datthabbo.

**Obhāsetvā**ti ābhāya pharitvā, candimā viya sūriyo viya ca ekobhāsam ekapajjotam karitvāti attho.

Yena Bhagavā tenupasankamīti bhummatthe karanavacanam. Yato yattha Bhagavā, tattha upasankamīti evamettha attho datthabbo. Yena vā kāranena Bhagavā devamanussehi upasankamitabbo, teneva kāranena upasankamīti evampettha attho datthabbo. Kena ca kāranena Bhagavā upasankamitabbo? Nānappakāragunavisesādhigamādhippāyena, sādurasaphalūpabhogādhippāyena dijaganehi niccaphalitamahārukkho viya. Upasankamīti ca gatāti vuttam hoti. Upasankamitvāti upasankamanapariyosanadipanam. Atha va evam gata tato asannataram thānam Bhagavato samīpasankhātam gantvāti vuttam hoti. Bhagavantam abhivādetvāti Bhagavantam vanditvā panamitvā namassitvā.

Ekamantanti bhavanapumsakaniddeso, ekokasam ekapassanti vuttam hoti. Bhummatthe vā upayogavacanam. Atthāsīti nisajjādipatikkhepo, thānam kappesi, thitā ahosīti attho.

<sup>1.</sup> Ma 1. 316 pitthe.

<sup>2.</sup> Vi 4. 244 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 1. 316 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 444; Khu 8. 15. 138 pitthesu. 5. Khu 6. 278 pitthe.

<sup>6.</sup> Vi 4. 491 pitthe.

<sup>7.</sup> Am 3. 148 pitthe.

<sup>8.</sup> Sam 1. 50 pitthe.

Katham thitā pana sā ekamantam thitā ahūti?

Na pacchato na purato, nāpi āsannadūrato. Na kacche nopi paṭivāte, na cāpi oṇatuṇṇate. Ime dose vivajjetvā, ekamantam ṭhitā ahūti.

Kasmā panāyam aṭṭhāsi eva, na nisīdīti? Lahum nivattitukāmatāya. Devatāyo hi kañcideva atthavasam paṭicca sucipuriso viya vaccaṭṭhānam manussalokam āgacchanti. Pakatiyā pana tāsam yojanasatato pabhuti manussaloko duggandhatāya paṭikūlo hoti, na ettha abhiramanti, tena sā āgatakiccam katvā lahum nivattitukāmatāya na nisīdi. Yassa ca gamanādiririyāpathaparissamassa vinodanattham nisīdanti, so devānam parissamo natthi, tasmāpi na nisīdi. Ye ca mahāsāvakā Bhagavantam parivāretvā ṭhitā, te patimāneti, tasmāpi na nisīdi. Api ca Bhagavati gāraveneva nisīdi. Devatānam hi nisīditukāmānam āsanam nibbattati, tam anicchamānā nisajjāya cittampi akatvā ekamantam aṭṭhāsi.

Ekamantam thitā kho sā devatāti evam imehi kāraņehi ekamantam thitā kho sā devatā. Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsīti Bhagavantam akkharapadaniyamitaganthitena vacanena abhāsīti attho. Katham? Bahū devā manussā ca -pa- brūhi mangalamuttamanti.

#### Mangalapanhasamutthanakatha

Tattha yasmā "evamiccādipāṭhassa, atthaṁ nānappakārato. Vaṇṇayanto samuṭṭhānaṁ, vatvā"ti mātikā ṭhapitā, tassa ca samuṭṭhānassa ayaṁ vattabbatāya okāso, tasmā maṅgalapañhasamuṭṭhānaṁ tāva vatvā pacchā imesaṁ gāthāpadānamatthaṁ vaṇṇayissāmi. Kiñca maṅgalapañhasamuṭṭhānaṁ? jambudīpe kira tattha tattha nagaradvārasanthāgārasabhādīsu mahājano sannipatitvā hiraññasuvaṇṇaṁ datvā nānappakāraṁ sītāharaṇādikathaṁ¹ kathāpeti, ekekā kathā catumāsaccayena niṭṭhāti. Tattha ekadivasaṁ maṅgalakathā samuṭṭhāsi "kiṁ nu kho maṅgalaṁ, kiṁ diṭṭhaṁ maṅgalaṁ, sutaṁ maṅgalaṁ, mutaṁ maṅgalaṁ, ko maṅgalaṁ jānātī"ti.

Atha diṭṭhamaṅgaliko nāmeko puriso āha "ahaṁ maṅgalaṁ jānāmi, diṭṭhaṁ loke maṅgalaṁ, diṭṭhaṁ nāma abhimaṅgalasammataṁ rūpaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya cātakasakuṇaṁ¹ vā passati, beluvalaṭṭhiṁ vā gabbhiniṁ vā kumārake vā alaṅkatapaṭiyatte puṇṇaghaṭe vā allarohitamacchaṁ vā ājaññaṁ vā ājaññarathaṁ vā usabhaṁ vā gāviṁ vā kapilaṁ vā, yaṁ vā panaññampi kiñci evarūpaṁ abhimaṅgalasammataṁ rūpaṁ passati, idaṁ vuccati diṭṭhamaṅgalan"ti. Tassa vacanaṁ ekacce aggahesuṁ, ekacce na aggahesuṁ. Ye na aggahesuṁ, te tena saha vivadiṁsu.

Atha sutamaṅgaliko nāma eko puriso āha "cakkhunāmetaṁ bho sucimpi passati asucimpi, tathā sundarampi, asundarampi, manāpampi, amanāpampi. Yadi tena diṭṭhaṁ maṅgalaṁ siyā, sabbampi maṅgalaṁ siyā. Tasmā na diṭṭhaṁ maṅgalaṁ, api ca kho pana sutaṁ maṅgalaṁ. Sutaṁ nāma abhimaṅgalasammato saddo. Seyyathidaṁ? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya vaḍḍhāti vā vaḍḍhamānāti vā puṇṇāti vā phussāti vā sumanāti vā sirīti vā sirivaḍḍhāti vā ajja sunakkhattaṁ sumuhuttaṁ sudivasaṁ sumaṅgalanti evarūpaṁ vā yaṁkiñci abhimaṅgalasammataṁ saddaṁ suṇāti, idaṁ vuccati sutamaṅgalan'ti. Tassāpi vacanaṁ ekacce aggahesuṁ, ekacce na aggahesuṁ. Ye na aggahesuṁ, te tena saha vivadiṁsu.

Atha mutamaṅgaliko nāmeko puriso āha "sotampi hi nāmetaṁ bho sādhumpi asādhumpi manāpampi amanāpampi saddaṁ suṇāti. Yadi tena sutaṁ maṅgalaṁ siyā, sabbampi maṅgalaṁ siyā. Tasmā na sutaṁ maṅgalaṁ, api ca kho pana mutaṁ maṅgalaṁ. Mutaṁ nāma abhimaṅgalasammataṁ gandharasaphoṭṭhabbaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya padumagandhādipupphagandhaṁ vā ghāyati, phussadantakaṭṭhaṁ vā khādati, pathaviṁ vā āmasati, haritasassaṁ vā allagomayaṁ vā kacchapaṁ vā tilaṁ vā² pupphaṁ vā phalaṁ vā āmasati, phussamattikāya vā sammā limpati, phussasāṭakaṁ vā nivāseti, phussaveṭhanaṁ vā dhāreti. Yaṁ vā panaññampi kiñci evarūpaṁ abhimaṅgalasammataṁ gandhaṁ vā ghāyati, rasaṁ vā sāyati, phoṭṭhabbaṁ vā phusati, idaṁ vuccati mutamaṅgalan"ti. Tassāpi vacanaṁ ekacce aggahesuṁ, ekacce na aggahesuṁ.

Tattha na diṭṭhamaṅgaliko sutamutamaṅgalike asakkhi ñāpetuṁ, na tesaṁ aññataro itare dve. Tesu ca manussesu ye diṭṭhamaṅgalikassa vacanaṁ gaṇhiṁsu, te "diṭṭhaṁyeva maṅgalan"ti gatā. Ye sutamutamaṅgalikānaṁ, te "sutaṁyeva mutaṁyeva maṅgalan"ti gatā. Evamayaṁ maṅgalakathā sakalajambudīpe pākaṭā jātā.

Atha sakalajambudīpe manussā gumbagumbā hutvā "kim nu kho mangalan" ti mangalāni cintayimsu. Tesam manussānam ārakkhadevatā tam katham sutvā tatheva mangalāni cintayimsu, tāsam devatānam bhummadevatā mittā honti, atha tato sutvā bhummadevatāpi tatheva mangalāni cintayimsu, tāsam devatānam ākāsaṭṭhadevatā mittā honti, ākāsaṭṭhadevatānam Catumahārājikā devatā mittā honti, etenupāyena yāva Sudassīdevatānam Akaniṭṭhadevatā mittā honti, atha tato sutvā Akaniṭṭhadevatāpi tatheva gumbagumbā hutvā mangalāni cintayimsu. Evam yāva dasasahassacakkavāļesu sabbattha mangalacintā udapādi. Uppannā ca "idam mangalam idam mangalan" ti vinicchayamānāpi appattā eva vinicchayam dvādasa vassāni aṭṭhāsi. Sabbe manussā ca devā ca brahmāno ca ṭhapetvā ariyasāvake diṭṭhasutamutavasena tidhā bhinnā, ekopi "idameva mangalan" ti yathābhuccato niṭṭhangato nāhosi, mangalakolāhalam loke uppajji.

Kolāhalam nāma pañcavidham kappakolāhalam cakkavattikolāhalam Buddhakolāhalam mangalakolāhalam moneyyakolāhalanti. Tattha kāmāvacaradevā muttasirā vikiņņakesā rudammukhā assūni hatthehi punchamānā rattavatthanivatthā ativiya virūpavesadhārino hutvā "vassasatasahassaccayena kappuṭṭhānam hohiti, ayam loko vinassissati, Mahāsamuddo sussissati, ayanca mahāpathavī Sineru ca pabbatarājā uḍḍhayhissati vinassissati, yāvabrahmalokā lokavināso bhavissati, mettam mārisā bhāvetha, karuṇam muditam upekkham mārisā bhāvetha, mātaram upaṭṭhahatha, pitaram upaṭṭhahatha, kule jeṭṭhāpacāyino hotha, jāgaratha mā pamādatthā"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idam kappakolāhalam nāma.

Kāmāvacaradevāyeva "vassasatassaccayena cakkavattirājā loke uppajjissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idam **cakkavattikolāhalam** nāma. Suddhāvāsā pana devā brahmābharaņena alankaritvā

brahmaveṭhanaṁ sīse katvā pītisomanassajātā Buddhaguṇavādino "vassasahassaccayena Buddho loke uppajjissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idaṁ **Buddhakolāhalaṁ** nāma. Suddhāvāsā eva devā devamanussānaṁ cittaṁ ñatvā "dvādasannaṁ vassānaṁ accayena Sammāsambuddho maṅgalaṁ kathessatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idaṁ **maṅgalakolāhalaṁ** nāma. Suddhāvāsā eva devā "sattannaṁ vassānaṁ accayena aññataro bhikkhu Bhagavatā saddhiṁ samāgamma moneyyappaṭipadaṁ pucchissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idaṁ **moneyyakolāhalaṁ** nāma. Imesu pañcasu kolāhalesu devamanussānaṁ idaṁ maṅgalakolāhalaṁ loke uppajji.

Atha devesu ca manussesu ca vicinitvā vicinitvā mangalāni alabhamānesu dvādasannam vassānam accayena Tāvatimsakāyikā devatā saṅgamma samāgamma evaṁ samacintesuṁ "seyyathāpi nāma gharasāmiko antogharajanānam<sup>1</sup>, gāmasāmiko gāmavāsīnam, rājā sabbamanussānam, evameva ayam Sakko Devānamindo amhākam aggo ca settho ca yadidam puññena tejena<sup>2</sup> issariyena paññāya dvinnam devalokānam adhipati, yannūna mayam Sakkam Devānamindam etamattham puccheyyāmā"ti. Tā Sakkassa santikam gantvā Sakkam Devānamindam tankhanānurūpanivāsanābharanasassirikasarīram addhateyyakotiaccharāganaparivutam pāricchattakamūle Pandukambalavarāsane nisinnam abhivādetvā ekamantam thatvā etadavocum "yagghe mārisa jānevyāsi, etarahi mangalapanhā samutthitā, eke 'dittham mangalan'ti vadanti, eke 'sutam mangalan'ti, eke 'mutam mangalan'ti, tattha mayanca anne ca anitthangatā, sādhu vata no tvam yāthāvato byākarohī"ti. Devarājā pakatiyāpi paññavā "ayam mangalakathā kattha pathamam samutthitā"ti āha. "Mayam deva Cātumahārājikānam assumhā"ti āhamsu. Tato Cātumahārājikā ākāsatthadevatānam, ākāsatthadevatā bhummadevatānam, bhummadevatā manussārakkhadevatānam, manussārakkhadevatā "manussaloke samutthita" ti āhamsu.

Atha Devānamindo "Sammāsambuddho kattha vasatī"ti pucchi. Manussaloke devā"ti āhamsu. Tam Bhagavantam koci pucchīti, na koci devāti. Kinnu nāma tumhe mārisā aggim chaḍḍetvā khajjopanakam ujjāletha, yena tumhe anavasesamaṅgaladesakaṁ taṁ Bhagavantaṁ atikkamitvā¹ maṁ pucchitabbaṁ maññatha, āgacchatha mārisā, taṁ Bhagavantaṁ pucchāma, addhā sassirikaṁ pañhaveyyākaraṇaṁ labhissāmāti ekaṁ devaputtaṁ āṇāpesi "taṁ Bhagavantaṁ pucchā"ti. So devaputto taṅkhaṇānurūpena alaṅkārena attānaṁ alaṅkaritvā vijjuriva vijjotamāno devagaṇaparivuto Jetavanamahāvihāraṁ gantvā Bhagavantaṁ abhivādetvā ekamantaṁ ṭhatvā maṅgalapañhaṁ pucchanto gāthāya ajjhabhāsi "bahū devā manussā cā"ti.

Idam mangalapanhasamuṭṭhanam.

#### Bahūdevāti gāthāvannanā

2. Idāni gāthāpadānam atthavaṇṇanā hoti. **Bahū**ti aniyamitasaṅkhyāniddeso, tena anekasatā anekasahassā anekasatasahassāti vuttam hoti. Dibbantīti **devā**, pañcahi kāmaguṇehi kīļanti, attano vā siriyā jotentīti attho. Api ca **devā**ti tividhā devā sammuti-upapattivisuddhivasena. Yathāha—

"Devāti tayo devā sammutidevā upapattidevā visuddhidevā. Tattha sammutidevā nāma rājāno deviyo rājakumārā. Upapattidevā nāma Cātumahārājike deve upādāya taduttaridevā. Visuddhidevā nāma arahanto vuccantī"ti<sup>2</sup>.

Tesu idha upapattidevā adhippetā. Manuno apaccāti manussā. Porāṇā pana bhaṇanti—manaso ussannatāya manussā, te jambudīpakā aparagoyānakā uttarakurukā pubbavidehakāti catubbidhā, idha jambudīpakā adhippetā. Maṅgalanti mahanti imehi sattāti maṅgalāni, iddhiṁ vuddhiṁ ca pāpuṇantīti attho. Acintayunti cintesuṁ. Ākaṅkhamānāti icchamānā patthayamānā pihayamānā. Sotthānanti sotthibhāvaṁ, sabbesaṁ diṭṭhadhammikasamparāyikānaṁ sobhanānaṁ sundarānaṁ kalyāṇānaṁ dhammānamatthitanti vuttaṁ hoti. Brūhīti desehi pakāsehi, ācikkha

vivara vibhaja uttānīkarohi. **Maṅgalan**ti iddhikāraṇam vuddhikāraṇam sabbasampatti-kāraṇam. **Uttaman**ti visiṭṭham pavaram sabbalokahitasukhāvahanti ayam gāthāya **anupubbapadavannanā**<sup>1</sup>.

Ayam pana piṇḍattho—so devaputto dasasahassacakkavāļesu devatā maṅgalapañham sotukāmatāya imasmim cakkavāļe sannipatitvā ekavālaggakoṭi-okāsamatte² dasapi vīsampi timsampi cattālīsampi paññāsampi saṭṭhipi sattatipi asītipi sukhumattabhāve nimminitvā sabbadevamārabrahmāno siriyā ca tejasā ca adhiggayha virocamānam paññattavarabuddhāsane nisinnam Bhagavantam parivāretvā ṭhitā disvā tasmiñca samaye anāgatānampi sakalajambudīpakānam manussānam cetasā cetoparivitakkamaññāya sabbadevamanussānam vicikicchāsallasamuddharaṇattham āha—

"Bahū devā manussā ca, maṅgalāni acintayuṁ. Ākaṅkhamānā sotthānaṁ, brūhi maṅgalamuttaman"ti.

Tāsam devatānam anumatiyā manussānanca anuggahena mayā puṭṭho samāno yam sabbesameva amhākam ekantahitasukhāvahato uttamam mangalam, tam no anukampam upādāya brūhi Bhagavāti.

#### Asevanā cātigāthāvannanā

3. Evametam devaputtassa vacanam sutvā Bhagavā "asevanā ca bālānan"ti gāthamāha. Tattha asevanāti abhajanā apayirupāsanā. Bālānanti balanti assasantīti bālā, assasitapassasitamattena jīvanti, na paññājīvitenāti adhippāyo. Tesam bālānam. Paṇḍitānanti paṇḍantīti³ paṇḍitā, sandiṭṭhikasamparāyikesu atthesu ñāṇagatiyā gacchantīti adhippāyo. Tesam paṇḍitānam. Sevanāti bhajanā payirupāsanā tamsahāyatā tamsampavankatā tamsamangitā. Pūjāti sakkāragarukāramānanavandanā. Pūjaneyyānanti pūjārahānam. Etam maṅgalamuttamanti yā ca bālānam asevanā, yā ca paṇḍitānam sevanā, yā ca pūjaneyyānam pūjā, tam sabbam sampiṇḍetvā āha "etam maṅgalamuttaman"ti. Yam tayā puṭṭham "brūhi maṅgalamuttaman"ti, ettha tāva etam maṅgalamuttamanti gaṇhāhīti vuttam hoti. Ayametissā gāthāya padavaṇṇanā.

Atthavannanā panassā evam veditabbā—evametam devaputtassa vacanam sutvā Bhagavā "asevanā ca bālānan"ti imam gāthamāha. Tattha vasmā catubbidhā gāthā<sup>1</sup> pucchitagāthā apucchitagāthā sānusandhikagāthā ananusandhikagāthāti. Tattha "pucchāmi tam Gotama bhūripañña, kathamkaro sāvako sādhu hotī"ti<sup>2</sup> ca "katham nu tvam mārisa oghamatarī"ti<sup>3</sup> ca evamādīsu pucchitena kathitā pucchitagāthā. "Yam pare sukhato āhu, tadariyā āhu dukkhato"ti evamādīsu<sup>4</sup> apucchitena attajihāsayavasena kathitā apucchitagāthā. Sabbāpi Buddhānam gāthā "sanidānāham bhikkhave dhammam desessāmī"ti<sup>5</sup> vacanato sānusandhikagāthā. Ananusandhikagāthā imasmim sāsane natthi. Evametāsu gāthāsu ayam devaputtena pucchitena Bhagavatā kathitattā pucchitagāthā. Ayañca yathā cheko puriso kusalo maggassa kusalo amaggassa maggam puttho pathamam vijahitabbam ācikkhitvā pacchā gahetabbam ācikkhati "asukasmim nāma thāne dvedhāpatho hoti, tattha vāmam muñcitvā dakkhinam ganhathā"ti, evam sevitabbāsevitabbesu asevitabbam ācikkhitvā sevitabbam ācikkhati. Bhagavā ca maggakusalapurisasadiso. Yathāha—

"Puriso maggakusaloti kho tissa Tathāgatassetaṁ adhivacanaṁ Arahato Sammāsambuddhassa. So hi kusalo imassa lokassa, kusalo parassa lokassa, kusalo maccudheyyassa, kusalo amaccudheyyassa, kusalo māradheyyassa, kusalo amāradheyyassā"ti.

Tasmā paṭhamaṁ asevitabbaṁ ācikkhanto āha "asevanā ca bālānaṁ, paṇḍitānañca sevanā"ti. Vijahitabbamaggo viya hi paṭhamaṁ bālā na sevitabbā na payirupāsitabbā, tato gahetabbamaggo viya paṇḍitā sevitabbā payirupāsitabbāti. Kasmā pana Bhagavatā maṅgalaṁ kathentena paṭhamaṁ bālānamasevanā paṇḍitānañca sevanā kathitāti? Vuccate—yasmā imaṁ diṭṭhādīsu maṅgaladiṭṭhiṁ bālasevanāya devamanussā gaṇhiṁsu, sā ca amaṅgalaṁ, tasmā tesaṁ taṁ idhalokaparalokatthabhañjakaṁ akalyāṇamittasaṁsaggaṁ garahantena ubhayalokatthasādhakañca

<sup>1.</sup> Kathā (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 1. 355 pitthe.

<sup>3.</sup> Sam 1. 1 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 397 pitthe.

<sup>5.</sup> Am 1. 280; Abhi 4. 407 pitthesu.

kalyāṇamittasaṁsaggaṁ pasaṁsantena Bhagavatā paṭhamaṁ bālānamasevanā panditānañca sevanā kathitāti.

Tattha **bālā** nāma ye keci pāṇātipātādi-akusalakammapathasamannāgatā sattā, te tīhākārehi jānitabbā. Yathāha "tīṇimāni bhikkhave bālassa bālalakkhaṇānī"ti suttam¹. Apica Pūraṇakassapādayo cha Satthāro Devadattakokālikakaṭamodaka²tissa-

khaṇḍadeviyāputtasamuddadattaciñcamāṇavikādayo atītakāle ca Dīghavidassa bhātāti ime aññe ca evarūpā sattā bālāti veditabbā.

Te aggipadittamiva agāram attanā duggahitena attānañceva attano vacanakārake ca vināsenti. Yathā dīghavidassa bhātā catubuddhantaram saṭṭhiyojanamattena attabhāvena uttāno patito mahāniraye paccati, yathā ca tassa diṭṭhim abhirucanakāni³ pañca kulasatāni tasseva sahabyatam upapannāni mahāniraye paccanti. Vuttañcetam Bhagavatā—

"Seyyathāpi bhikkhave naļāgārā vā tiņāgārā vā aggi mutto<sup>4</sup> kūṭāgārānipi ḍahati ullittāvalittāni nivātāni phusitaggaļāni pihitavātapānāni, evameva kho bhikkhave yāni kānici bhayāni uppajjanti, sabbāni tāni bālato uppajjanti, no paṇḍitato. Ye keci upaddavā uppajjanti -pa-. Ye keci upasaggā -pa- no paṇḍitato. Iti kho bhikkhave sappaṭibhayo bālo, appaṭibhayo paṇḍito. Sa-upaddavo bālo, anupaddavo paṇḍito, sa-upasaggo bālo, anupasaggo paṇḍito"ti<sup>5</sup>.

Apica pūtimacchasadiso bālo, pūtimacchabandhapattapuṭasadiso hoti tadupasevī, chaḍḍanīyataṁ jigucchanīyatañca pāpuṇāti viññūnaṁ.
Vuttañcetaṁ—

"Pūtimaccham kusaggena, yo naro upanayhati. Kusāpi pūtī vāyanti, evam bālūpasevanā"ti<sup>6</sup>.

Akittipaṇḍito cāpi Sakkena Devānamindena vare diyyamāne evamāha—

<sup>1.</sup> Am 1. 100; Ma 3. 201 pitthesu. 2. ...moraka (Sī, Syā) 3. Abhirucitāni (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Aggi mukko (Sī)

<sup>5.</sup> Am 1. 99 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 5. 330; Khu 6. 265 pitthesu.

"Bālaṁ na passe na suṇe, na ca bālena saṁvase. Bālenallāpasallāpaṁ, na kare na ca rocaye. Kinnu te akaraṁ bālo, vada Kassapa kāraṇaṁ. Kena Kassapa bālassa, dassanaṁ nābhikaṅkhasi. Anayaṁ nayati dummedho, adhurāyaṁ niyuñjati. Dunnayo seyyaso hoti, sammā vutto pakuppati. Vinayaṁ so na jānāti, sādhu tassa adassanan"ti¹.

Evam Bhagavā sabbākārena bālūpasevanam garahanto "bālānamasevanā maṅgalan"ti vatvā idāni paṇditasevanam pasamsanto "paṇḍitānañca sevanā maṅgalan"ti āha. Tattha paṇḍitā nāma ye keci pāṇātipātāveramaṇi-ādidasakusalakammapathasamannāgatā sattā, te tīhākārehi jānitabbā. Yathāha "tīṇimāni bhikkhave paṇḍitassa paṇḍitalakkhaṇānī"ti² suttam. Api ca Buddhapaccekabuddha-asītimahāsāvakā aññe ca Tathāgatassa sāvakā Sunettamahāgovindavidhurasarabhaṅgamahosadhasutasomanimirāja-ayogharakumāra-akittipaṇḍitādayo ca paṇḍitāti veditabbā.

Te bhaye viya rakkhā andhakāre viya padīpo khuppipāsādidukkhābhibhave viya annapānādippaṭilābho attano vacanakarānaṁ sabbabhayupaddavūpasaggaviddhaṁsanasamatthā honti. Tathā hi Tathāgataṁ āgamma asaṅkhyeyyā aparimāṇā devamanussā āsavakkhayaṁ pattā, brahmaloke patiṭṭhitā, devaloke patiṭṭhitā, sugatiloke uppannā, Sāriputtatthere cittaṁ pasādetvā catūhi ca paccayehi theraṁ upaṭṭhahitvā asīti kulasahassāni sagge nibbattāni. Tathā Mahāmoggallānamahākassapappabhutīsu sabbamahāsāvakesu, sunettassa Satthuno sāvakā appekacce brahmaloke uppajjiṁsu, appekacce Paranimmitavasavattīnaṁ devānaṁ sahabyataṁ -pa- appekacce gahapatimahāsālānaṁ sahabyataṁ upapajjiṁsu. Vuttampi cetaṁ—

"Natthi bhikkhave paṇḍitato bhayam, natthi paṇḍitato upaddavo, natthi paṇḍitato upasaggo"ti<sup>3</sup>.

Api ca tagaramālādigandhasadiso paṇḍito, tagaramālādigandhabandhapaliveṭhanapattasadiso hoti tadupasevī, bhāvanīyataṁ manuññatañca āpajjati viññūnaṁ. Vuttampi cetaṁ—

> "Tagarañca palāsena, yo naro upanayhati. Pattāpi surabhī vāyanti, evam dhīrūpasevanā"ti<sup>1</sup>.

Akittipaņdito cāpi Sakkena Devānamindena vare diyyamāne evamāha—

"Dhīram passe suņe dhīram, dhīrena saha samvase.

Dhīrenallāpasallāpam, tam kare tanca rocaye.

Kinnu te akaram dhīro, vada Kassapa kāraņam.

Kena Kassapa dhīrassa, dassanam abhikankhasi.

Nayam nayati medhāvī, adhurāyam na yuñjati.

Sunayo seyyaso hoti, sammā vutto na kuppati.

Vinayam so pajānāti, sādhu tena samāgamo"ti<sup>2</sup>.

Evam Bhagavā sabbākārena paṇḍitasevanam pasamsanto "paṇḍitānam sevanā maṅgalan"ti vatvā idāni tāya bālānam asevanāya paṇḍitānam sevanāya ca anupubbena pūjaneyyabhāvam upagatānam pūjam pasamsanto "pūjā ca pūjaneyyānam maṅgalan"ti āha. Tattha pūjaneyyā nāma sabbadosavirahitattā sabbaguṇasamannāgatattā ca Buddhā Bhagavanto, tato pacchā Paccekabuddhā ariyasāvakā ca. Tesam hi pūjā appakāpi dīgharattam hitāya sukhāya hoti, Sumanamālākāramallikādayo cettha nidassanam.

Tatthekam nidassanamattam bhaṇāma—Bhagavā hi ekadivasam pubbaṇhasamayam nivāsetvā pattacīvaramādāya Rājagaham piṇḍāya pāvisi, atha kho Sumanamālākāro rañño Māgadhassa seniyassa Bimbisārassa pupphāni gahetvā gacchanto addasa Bhagavantam nagaradvāramanuppattam pāsādikam pasādanīyam dvattimsamahāpurisalakkhaṇāsītānubyañjanappaṭimaṇḍitam Buddhasiriyā jalantam, disvānassa etadahosi "rājā pupphāni gahetvā satam vā sahassam vā

dadeyya, tañca idhalokamattameva sukham bhaveyya, Bhagavato pana pūjā appameyya-asankhyeyyaphalā dīgharattam hitasukhāvahā hoti, handāham imehi pupphehi Bhagavantam pūjemī"ti pasannacitto ekam pupphamuṭṭhim gahetvā Bhagavato paṭimukham khipi, pupphāni ākāsena gantvā Bhagavato upari mālāvitānam hutvā aṭṭhamsu. Mālākāro tamānubhāvam disvā pasannataracitto puna ekam pupphamuṭṭhim khipi, tānipi gantvā mālākañcuko hutvā aṭṭhamsu. Evam aṭṭha pupphamuṭṭhiyo khipi, tāni gantvā pupphakūṭāgāram hutvā aṭṭhamsu.

Bhagavā antokūṭāgāre ahosi, mahājanakāyo sannipati. Bhagavā mālākāraṁ passanto sitaṁ pātvākāsi. Ānandatthero "na Buddhā ahetū apaccayā sitaṁ pātukarontī"ti sitakāraṇaṁ pucchi. Bhagavā āha "eso Ānanda mālākāro imissā pūjāya ānubhāvena satasahassakappe devesu ca manussesu ca saṁsaritvā pariyosāne Sumanissaro nāma Paccekabuddho bhavissatī"ti. Vacanapariyosāne dhammadesanatthaṁ imaṁ gāthaṁ abhāsi—

"Tañca kammam katam sādhu, yam katvā nānutappati. Yassa patīto sumano, vipākam patisevatī"ti<sup>1</sup>.

Gāthāvasāne caturāsītiyā pāṇasahassānaṁ dhammābhisamayo ahosi. Evaṁ appakāpi tesaṁ pūjā dīgharattaṁ hitāya sukhāya hotīti veditabbā. Sā ca āmisapūjāva, ko pana vādo paṭipattipūjāya. Yato ye kulaputtā saraṇagamanasikkhāpadappaṭiggahaṇena uposathaṅgasamādānena catupārisuddhisīlādīhi ca attano guṇehi Bhagavantaṁ pūjenti, ko tesaṁ pūjāphalaṁ vaṇṇayissati. Te hi Tathāgataṁ paramāya pūjāya pūjentīti vuttā. Yathāha—

"Yo kho Ānanda bhikkhu vā bhikkhunī vā upāsako vā upāsikā vā dhammānudhammappaṭipanno viharati sāmīcippaṭipanno anudhammacārī, so Tathāgataṁ sakkaroti garuṁ karoti māneti pūjeti apaciyati paramāya pūjāyā"ti².

Etenānusārena Paccekabuddha-ariyasāvakānampi pūjāya hitasukhāvahatā veditabbā.

Api ca gahaṭṭhānaṁ kaniṭṭhassa jeṭṭho bhātāpi bhaginīpi pūjaneyyā, puttassa mātāpitaro, kulavadhūnaṁ sāmikasassusasurāti evamettha pūjaneyyā veditabbā. Etesampi hi pūjā kusaladhammasaṅkhātattā āyuādivuḍḍhihetuttā ca maṅgalameva. Vuttañhetaṁ—

"Te matteyyā bhavissanti petteyyā sāmaññā brahmaññā kule jeṭṭhāpacāyino, idaṁ kusalaṁ dhammaṁ samādāya vattissanti, te tesaṁ kusalānaṁ dhammānaṁ samādānahetu āyunāpi vaḍḍhissanti, vaṇṇenapi vaddhissantī"ti-ādi¹.

Idāni yasmā "yaṁ yattha maṅgalaṁ. Vavatthapetvā taṁ tassa, maṅgalattaṁ vibhāvaye"ti iti mātikā nikkhittā, tasmā idaṁ vuccati— evametissā gāthāya bālānaṁ asevanā, paṇḍitānaṁ sevanā, pūjaneyyānañca pūjāti tīṇi maṅgalāni vuttāni, tattha bālānaṁ asevanā bālasevanapaccayabhayādiparittāṇena ubhayalokatthahetuttā, paṇḍi-tānaṁ sevanā pūjaneyyānaṁ pūjā ca tāsaṁ phalavibhūtivaṇṇanāyaṁ vuttanayeneva nibbānasugatihetuttā maṅgalanti veditabbā. Ito paraṁ tu mātikaṁ adassetvā eva yaṁ yattha maṅgalaṁ, taṁ vavatthapetvā tassa maṅgalattaṁ vibhāvayissāmāti.

Nitthitā asevanā ca bālānanti imissā gāthāya atthavannanā.

# Patirūpadesavāso cātigāthāvaņņanā

4. Evam Bhagavā "brūhi mangalamuttaman"ti ekam ajjhesitopi appam yācito bahudāyako uļārapuriso viya ekāya gāthāya tīņi mangalāni vatvā tato uttaripi² devatānam sotukāmatāya mangalānamatthitāya yesam yesam yam yam anukulam, te te satte tattha tattha mangale niyojetukāmatāya ca "patirūpadesavāso cā"ti-ādīhi gāthāhi punapi anekāni mangalāni vattumāraddho. Tattha paṭhamagāthāya tāva patirūpoti anucchaviko. Desoti gāmopi nigamopi nagarampi janapadopi yo koci sattānam nivāso okāso. Vāsoti

tattha nivāso. **Pubbe**ti purā atītāsu jātīsu. **Katapuññatā**ti upacitakusalatā. **Attā**ti cittam vuccati sakalo vā attabhāvo, **sammāpaṇidhī**ti tassa attano sammā paṇidhānam niyuñjanam, ṭhapananti vuttam hoti. Sesam vuttanayamevāti. Ayamettha **padavaṇṇanā**.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—patirūpadesavāso nāma yattha catasso parisā vicaranti, dānādīni puññakiriyavatthūni vattanti, navaṅgam Satthu sāsanam dibbati, tattha nivāso sattānam puññakiriyāya paccayattā maṅgalanti vuccati. Sīhaladīpapavitthakevattādayo cettha nidassanam.

Aparo nayo—patirūpadesavāso nāma Bhagavato Bodhimaṇḍappadeso dhammacakkavattitappadeso dvādasayojanāya parisāya majjhe sabbatitthiyamatam bhinditvā yamakapāṭihāriyadassitakaṇḍamba¹ rukkhamūlappadeso devorohaṇappadeso, yo vā panaññopi Sāvatthirājagahādi Buddhādhivāsappadeso, tattha nivāso sattānam chaanuttariyappaṭilābhapaccayato maṅgalanti vuccati.

Aparo nayo<sup>2</sup>—puratthimāya disāya Gajaṅgalaṁ nāma nigamo, tassa parena mahāsālā, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhiṇapuratthimāya disāya Sallavatī<sup>3</sup> nāma nadī, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhiṇāya disāya Setakaṇṇikaṁ nāma nigamo, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Pacchimāya disāya Thūṇaṁ nāma brāhmaṇagāmo, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Uttarāya disāya Usīraddhajo nāma pabbato, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Ayaṁ Majjhimadeso āyāmena tīṇi yojanasatāni, vitthārena aḍḍhateyyāni, parikkhepena nava yojanasatāni honti, eso patirūpadeso nāma.

Ettha catunnam mahādīpānam dvisahassānam parittadīpānanca issariyādhipaccakārakā cakkavattī uppajjanti, ekam asankhyeyyam kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā Sāriputtamoggallānādayo mahāsāvakā uppajjanti, dve asankhyeyyāni kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā Paccekabuddhā, cattāri aṭṭha soļasa vā asankhyeyyāni kappasatasahassanca pāramiyo

pūretvā Sammāsambuddhā uppajjanti. Tattha sattā cakkavattirañño ovādam gahetvā pañcasu sīlesu patiṭṭhāya saggaparāyaṇā honti. Tathā Paccekabuddhānam ovāde patiṭṭhāya, Sammāsambuddhānam pana Buddhasāvakānam ovāde patiṭṭhāya saggaparāyaṇā nibbānaparāyaṇā ca honti. Tasmā tattha vāso imāsam sampattīnam paccayato maṅgalanti vuccati.

Pubbe katapuññatā nāma atītajātiyam Buddhapaccekabuddhakhīṇāsave ārabbha upacitakusalatā, sāpi maṅgalam. Kasmā? Buddhapaccekabuddhasammukhato¹ dassetvā Buddhānam Buddhasāvakānam vā sammukhā sutāya catuppadikāyapi gāthāya pariyosāne arahattam pāpetīti katvā². Yo ca manusso pubbe katādhikāro ussannakusalamūlo hoti, so teneva kusalamūlena vipassanam uppādetvā āsavakkhayam pāpuṇāti yathā rājā Mahākappino aggamahesī ca. Tena vuttam "pubbe ca katapuññatā maṅgalan"ti.

Attasammāpaņidhi nāma idhekacco attānam dussīlam sīle patiṭṭhāpeti, assaddham saddhāsampadāya patiṭṭhāpeti, maccharim cāgasampadāya patiṭṭhāpeti. Ayam vuccati "attasammāpaṇidhī"ti, eso ca maṅgalam. Kasmā? Diṭṭhadhammikasamparāyikaverappahānavividhānisamsādhigamahetutoti.

Evam imissāpi gāthāya patirūpadesavāso ca, pubbe ca katapuññatā, attasammāpaṇidhī cāti tīṇiyeva maṅgalāni vuttāni. Maṅgalattañca nesam tattha vibhāvitamevāti.

Niţthitā patirūpadesavāso cāti imissā gāthāya atthavannanā.

# Bāhusaccañcātigāthāvaṇṇanā

5. Idāni **bāhusaccañcā**ti ettha **bāhusaccan**ti bahussutabhāvo. **Sippan**ti yam kiñci hatthakosallam. **Vinayo**ti kāyavācācittavinayanam. **Susikkhito**ti suṭṭhu sikkhito. **Subhāsitā**ti suṭṭhu bhāsitā. **Yā**ti aniyataniddeso<sup>3</sup>. **Vācā**ti girā byappatho. Sesam vuttanayamevāti. Ayamettha **padavaṇṇanā**.

<sup>1.</sup> Buddhapaccekabuddhe sammukhā (Syā)

<sup>3.</sup> Aniyamaniddeso (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Arahattam pāpuņanato (Sī)

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—bāhusaccaṁ nāma yaṁ taṁ "sutadharo hoti sutasannicayo"ti ca¹ "idhekaccassa bahukaṁ sutaṁ hoti, Suttaṁ Geyyaṁ Veyyākaraṇan"ti ca² evamādinā nayena Satthusāsanadharattaṁ vaṇṇitaṁ, taṁ akusalappahānakusalādhigamahetuto anupubbena paramatthasaccasacchikiriyāhetuto ca maṅgalanti vuccati. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Sutavā ca kho bhikkhave ariyasāvako akusalam pajahati, kusalam bhāveti, sāvajjam pajahati, anavajjam bhāveti, suddhamattānam pariharatī"ti<sup>3</sup>.

#### Aparampi vuttam—

"Dhatānam dhammānam atthamupaparikkhati, attham upaparikkhato dhammā nijjhānam khamanti, dhammanijjhānakkhantiyā sati chando jāyati, chandajāto ussahati, ussahanto tulayati, tulayanto padahati, padahanto kāyena ceva paramatthasaccam sacchikaroti, paññāya ca ativijjha passatī"ti<sup>4</sup>.

Api ca agārikabāhusaccampi yam anavajjam, tam ubhayalokahitasukhāvahanato mangalanti veditabbam.

**Sippaṁ** nāma agārikasippañca anagārikasippañca. Tattha agārikasippaṁ nāma yaṁ parūparodhavirahitaṁ<sup>5</sup> akusalavivajjitaṁ maṇikārasuvaṇṇakārakammādikaṁ, taṁ idhalokatthāvahanato maṅgalaṁ. Anagārikasippaṁ nāma

cīvaravicāraṇasibbanādisamaṇaparikkhārābhisaṅkharaṇaṁ, yaṁ taṁ "idha bhikkhave bhikkhu yāni tāni sabrahmacārīnaṁ uccāvacāni kiṁkaraṇīyāni, tattha dakkho hotī"ti-ādinā<sup>6</sup> nayena tattha tattha saṁvaṇṇitaṁ, yaṁ "nāthakaro dhammo"ti ca vuttaṁ, taṁ attano ca paresañca ubhayalokahitasukhāvahanato maṅgalanti veditabbaṁ.

**Vinayo** nāma agārikavinayo ca anagārikavinayo ca. Tattha agārikavinayo nāma dasa-akusalakammapathaviramaṇaṁ, so tattha susikkhito asaṁkilesāpajjanena ācāragunavavatthānena ca

<sup>1.</sup> Ma 1. 277; Am 1. 331 pitthesu.

<sup>3.</sup> Am 2. 480 pitthe.

<sup>5.</sup> Parapāṇūparodhavirahitaṁ (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Am 1. 313 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 2. 385 pitthe.

<sup>6.</sup> Dī 3. 222, 256; Am 3. 275 pitthesu.

ubhayalokahitasukhāvahanato maṅgalaṁ. Anagārikavinayo nāma sattāpattikkhandha-anāpajjanaṁ, sopi vuttanayeneva susikkhito, catupārisuddhisīlaṁ vā anagārikavinayo, so yathā tattha patiṭṭhāya arahattaṁ pāpuṇāti, evaṁ sikkhanena susikkhito lokiyalokuttarasukhādhigamahetuto maṅgalanti veditabbo.

**Subhāsitā vācā** nāma musāvādādidosavirahitā. Yathāha "catūhi bhikkhave aṅgehi samannāgatā vācā subhāsitā hotī"ti<sup>1</sup>. Asamphappalāpā vācā eva vā subhāsitā. Yathāha—

"Subhāsitaṁ uttamamāhu santo,
Dhammaṁ bhaṇe nādhammaṁ taṁ dutiyaṁ.
Piyaṁ bhaṇe nāppiyaṁ taṁ tatiyaṁ,
Saccaṁ bhaṇe nālikaṁ taṁ catutthan"ti².

Ayampi ubhayalokahitasukhāvahanato maṅgalanti veditabbā. Yasmā ca ayaṁ vinayapariyāpannā eva, tasmā vinayaggahaṇena etaṁ asaṅgaṇhitvā vinayo saṅgahetabbo. Atha vā kiṁ iminā parissamena³, paresaṁ dhammadesanādivācā idha subhāsitā vācāti veditabbā. Sā hi yathā patirūpadesavāso, evaṁ sattānaṁ ubhayalokahitasukhanibbānādhigamapaccayato maṅgalanti vuccati. Āha ca—

"Yam Buddho bhāsati vācam, khemam nibbānapattiyā. Dukkhassantakiriyāya, sā ve vācānamuttamā"ti<sup>4</sup>.

Evam imissā gāthāya bāhusaccam, sippam, vinayo susikkhito, subhāsitā vācāti cattāri mangalāni vuttāni. Mangalattanca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niṭṭhitā bāhusaccañcāti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

<sup>1.</sup> Khu 1. 344 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 1. 344 piṭṭhe Suttanipāte.

<sup>3.</sup> Pariyāpannena (Ka)

<sup>4.</sup> Khu 1. 345 piṭṭhe Suttanipāte.

#### Mātāpitu-upaṭṭhānantigāthāvaṇṇanā

6. Idāni mātāpitu-upaṭṭhānanti ettha mātu ca pitu cāti mātāpitu. Upaṭṭhānanti upaṭṭhahanam. Puttānañca dārānañcāti puttadārassa. Saṅgaṇhanam saṅgaho. Na ākulā anākulā. Kammāni eva kammantā. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—mātā nāma janikā vuccati, tathā pitā. Upaṭṭhānam nāma pādadhovanasambāhanucchādananhāpanehi catupaccayasampadānena ca upakārakaraṇam. Tattha yasmā mātāpitaro bahūpakārā puttānam atthakāmā anukampakā, ye puttake bahi kīļitvā pamsumakkhitasarīrake āgate disvā pamsum punchitvā matthakam upasinghāyantā paricumbantā ca sineham uppādenti, vassasatampi mātāpitaro sīsena pariharantā puttā tesam patikāram kātum asamatthā. Yasmā ca te āpādakā posakā imassa lokassa dassetāro, brahmasammatā pubbācariyasammatā, tasmā tesam upaṭṭhānam idha pasamsam, pecca saggasukhanca āvahati. Tena mangalanti vuccati. Vuttanhetam Bhagavatā—

"Brahmāti mātāpitaro, pubbācariyāti vuccare. Āhuneyyā ca puttānam, pajāya anukampakā.

Tasmā hi ne namasseyya, sakkareyya ca paṇḍito. Annena atha pānena, vatthena sayanena ca. Ucchādanena nhāpanena<sup>1</sup>, pādānaṁ dhovanena ca.

Tāya nam pāricariyāya, mātāpitūsu paṇḍitā. Idheva nam pasamsanti, pecca sagge² pamodatī"ti³.

Aparo nayo—**upaṭṭhānaṁ** nāma

bharaṇakiccakaraṇakulavaṁsaṭṭhapanādi-pañcavidhaṁ, taṁ pāpanivāraṇādipañcavidhadiṭṭhadhammikahitasukhahetuto maṅgalanti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Pañcahi kho gahapatiputta ṭhānehi puttena puratthimā disā mātāpitaro paccupaṭṭhātabbā 'bhato ne bharissāmi, kiccaṁ nesaṁ

<sup>1.</sup> Nahāpanena (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Am 3. 131; Khu 1. 269; Khu 6. 82 pitthesu.

karissāmi, kulavamsam ṭhapessāmi, dāyajjam paṭipajjissāmi<sup>1</sup>, atha vā pana petānam kālakatānam dakkhiṇam anuppadassāmī'ti. Imehi kho gahapatiputta pañcahi ṭhānehi puttena puratthimā disā mātāpitaro paccupaṭṭhitā pañcahi ṭhānehi puttam anukampanti, pāpā nivārenti, kalyāṇe nivesenti, sippam sikkhāpenti, patirūpena dārena samyojenti, samaye dāyajjam niyyādentī'ti<sup>2</sup>.

Apica yo mātāpitaro tīsu vatthūsu pasāduppādanena sīlasamādāpanena pabbajjāya vā upaṭṭhahati, ayaṁ mātāpitu-upaṭṭhākānaṁ aggo, tassa taṁ mātāpitu-upaṭṭhānaṁ mātāpitūhi katassa upakārassa paccupakārabhūtaṁ anekesaṁ diṭṭhadhammikānaṁ samparāyikānañca atthānaṁ padaṭṭhānato maṅgalanti vuccati.

Puttadārassāti ettha attato³ jātā puttāpi dhītaropi puttā-icceva saṅkhyaṁ gacchanti. Dārāti vīsatiyā bhariyānaṁ yā kāci bhariyā. Puttā ca dārā ca puttadāraṁ, tassa puttadārassa. Saṅgahoti sammānanādīhi upakārakaraṇaṁ. Taṁ susaṁvihitakammantatādidiṭṭhadhammikahitasukhahetuto maṅgalanti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ Bhagavatā "pacchimā disā puttadārā veditabbā"ti⁴ ettha uddiṭṭhaṁ puttadāraṁ bhariyāsaddena saṅgaṇhitvā "pañcahi kho gahapatiputta ṭhānehi sāmikena pacchimā disā bhariyā paccupaṭṭhātabbā sammānanāya anavamānanāya anaticariyāya issariyavossaggena alaṅkārānuppadānena. Imehi kho gahapatiputta pañcahi ṭhānehi sāmikena pacchimā disā bhariyā paccupaṭṭhitā pañcahi ṭhānehi sāmikaṁ anukampati, susaṁvihitakammantā ca hoti, saṅgahitaparijanā ca, anaticārinī ca, sambhataṁ ca anurakkhati, dakkhā ca hoti analasā sabbakiccesū"ti⁴.

Ayam vā aparo nayo—saṅgahoti dhammikāhi dānapiyavācātthacariyāhi saṅgaṇhanam. Seyyathidam? Uposathadivasesu paribbayadānam nakkhattadivasesu nakkhattadassāpanam maṅgaladivasesu maṅgalakaraṇam diṭṭhadhammikasamparāyikesu atthesu ovādānusāsananti. Tam vuttanayeneva diṭṭhadhammikahitahetuto samparāyikahitahetuto devatāhipi namassanīyabhāvahetuto ca maṅgalanti veditabbam. Yathāha Sakko Devānamindo—

<sup>1.</sup> Paţipajjāmi (Ka)

<sup>3.</sup> Attanā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Dī 3. 154 pitthe.

<sup>4.</sup> Dī 3. 154 piţthādīsu.

"Ye gahaṭṭhā puññakarā, sīlavanto upāsakā. Dhammena dāraṁ posenti, te manassāmi Mātalī"ti<sup>1</sup>.

Anākulā kammantā nāma kālaññutāya patirūpakāritāya analasatāya uṭṭhānavīriyasampadāya abyasaniyatāya ca kālātikkamana-appatirūpakaraṇasithilakaraṇādi- ākulabhāvavirahitā kasigorakkhavāṇijjādayo kammantā. Ete attano vā puttadārassa vā dāsakammakarānam vā byattatāya evam payojitā diṭṭheva dhamme dhanadhaññavuddhipaṭilābhahetuto maṅgalanti vuccanti. Vuttam hetam Bhagavatā—

"Patirūpakārī dhuravā, uṭṭhātā vindate dhanan"ti ca<sup>2</sup>.

"Na divā soppasīlena, rattimuṭṭhānadessinā<sup>3</sup>. Niccaṁ mattena soṇḍena, sakkā āvasituṁ gharaṁ.

Atisītam ati-unham, atisāyamidam ahu. Iti vissatthakammante, atthā accenti mānave.

Yodha sītañca uṇhañca, tiṇā bhiyyo na maññati. Karaṁ purisakiccāni, so sukhaṁ⁴ na vihāyatī"ti ca⁵.

"Bhoge samharamānassa, bhamarasseva irīyato. Bhogā sannicayam yanti, vammikovūpacīyatī"ti ca evamādi<sup>6</sup>.

Evam imissā gāthāya mātu-upaṭṭhānam, pitu-upaṭṭhānam, puttadārassa saṅgaho, anākulā ca kammantāti cattāri maṅgalāni vuttāni, puttadārassa saṅgaham vā dvidhā katvā pañca, mātāpitu-upaṭṭhānam vā ekameva katvā tīṇi. Maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nițțhitā mātāpitu-upațțhānanti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

### Dānañcātigāthāvaṇṇanā

7. Idāni **dānañcā**ti ettha dīyate imināti dānaṁ, attano santakaṁ parassa paṭipādīyatīti vuttaṁ hoti. Dhammassa cariyā, dhammā vā anapetā

<sup>1.</sup> Sam 1. 236 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 1. 307; Sam 1. 217 pitthesu.

<sup>3.</sup> Rattinutthānadassinā (Sī), rattim anutthānadassinā (Syā)

<sup>4.</sup> Sukhā (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Dī 3. 150 pitthe.

<sup>6.</sup> Dī 3. 153 pitthe.

cariyā **dhammacariyā.** Ñāyante "amhākaṁ ime"ti **ñātakā**. Na avajjāni **anavajjāni**, aninditāni agarahitānīti vuttaṁ hoti. Sesaṁ vuttanayamevāti ayaṁ **padavannanā**.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—dānam nāma param uddissa subuddhipubbikā¹ annādidasadānavatthupariccāgacetanā, tamsampayutto vā alobho. Alobhena hi tam vatthum parassa paṭipādeti, tena vuttam "dīyate imināti dānan"ti. Tam bahujanapiyamanāpatādīnam diṭṭhadhammikasamparāyikānam phalavisesānam adhigamahetuto maṅgalanti vuccati. "Dāyako sīha dānapati bahuno janassa piyo hoti manāpo"ti evamādīni² cettha suttāni anussaritabbāni.

Aparo nayo—dānam nāma duvidham āmisadānam dhammadānañca, tattha **āmisadānam** vuttappakārameva.

Idhalokaparalokadukkhakkhayasukhāvahassa pana Sammāsambuddhappaveditassa dhammassa paresam hitakāmatāya desanā **dhammadānam**, imesanca dvinnam dānānam etadeva aggam. Yathāha—

"Sabbadānam dhammadānam jināti, sabbarasam dhammaraso jināti. Sabbaratim dhammarati jināti, tanhakkhayo sabbadukkham jinātī"ti<sup>3</sup>.

Tattha āmisadānassa maṅgalattaṁ vuttameva. Dhammadānaṁ pana yasmā atthapaṭisaṁveditādīnaṁ guṇānaṁ padaṭṭhānaṁ, tasmā maṅgalanti vuccati. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Yathā yathā bhikkhave bhikkhu yathāsutam yathāpariyattam dhammam vitthārena paresam deseti, tathā tathā so tasmim dhamme atthapatisamvedī ca hoti dhammapatisamvedī cā "ti evamādi<sup>4</sup>.

Dhammacariyā nāma dasakusalakammapathacariyā<sup>5</sup>. Yathāha "tividhā kho gahapatayo kāyena dhammacariyā samacariyā hotī"ti evamādi<sup>6</sup>. Sā panesā dhammacariyā saggalokūpapattihetuto maṅgalanti veditabbā. Vuttañhetaṁ Bhagavatā "dhammacariyāsamacariyāhetu kho gahapatayo evamidhekacce sattā kāyassa bhedā paraṁ maraṇā sugatiṁ saggaṁ lokaṁ upapajjantī"ti<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> Santutthipubbikā (Sī)

<sup>2.</sup> Am 2. 33 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 64 pitthe Dhammapade.

<sup>4.</sup> Am 2. 18 pitthe.

<sup>5. ...</sup>kiriyā (Sī, Ka)

<sup>6.</sup> Ma 1. 355 pitthe.

Ñātakā nāma mātito vā pitito vā yāva sattamā pitāmahayugā sambandhā, tesam bhogapārijuñnena vā byādhipārijunnena vā abhihatānam attano samīpam āgatānam yathābalam ghāsacchādanadhanadhannādīhi sangaho pasamsādīnam diṭṭhadhammikānam sugatigamanādīnanca samparāyikānam visesādhigamānam hetuto mangalanti vuccati.

Anavajjāni kammāni nāma uposathaṅgasamādāna-veyyāvaccakaraṇaārāmavanaropana-setukaraṇādīni kāyavacīmanosucaritakammāni. Tāni hi nānappakārahitasukhādhigamahetuto maṅgalanti vuccanti. "Ṭhānaṁ kho panetaṁ Visākhe vijjati yaṁ idhekacco itthī vā puriso vā aṭṭhaṅgasamannāgataṁ uposathaṁ upavasitvā kāyassa bhedā paraṁ maraṇā Cātumahārājikānaṁ devānaṁ sahabyataṁ upapajjeyyā"ti evamādīni cettha suttāni¹ anussaritabbāni.

Evam imissā gāthāya dānañca, dhammacariyā ca, ñātakānañca saṅgaho, anavajjāni kammānīti cattāri maṅgalāni vuttāni. Maṅgalattañca nesaṁ tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā dānañcāti imissā gāthāya atthavannanā.

# Āratītigāthāvaṇṇanā

8. Idāni **āratī viratī**ti ettha **āratī**ti āramaṇam, **viratī**ti viramaṇam, viramanti vā etāya sattāti virati. **Pāpā**ti akusalā. Madanīyaṭṭhena majjam, majjassa pānam majjapānam, tato **majjapānā**. Samyamanam **samyamo**. Appamajjanam **appamādo**. **Dhammesū**ti kusalesu. Sesam vuttanayamevāti ayam **padavaṇṇanā**.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—ārati nāma pāpe ādīnavadassāvino manasā eva anabhirati. Virati nāma kammadvāravasena kāyavācāhi viramaṇam, sā cesā virati nāma sampattavirati samādānavirati samucchedaviratīti tividhā hoti, tattha yā kulaputtassa attano jātim vā kulam vā gottam vā paṭicca "na me etam patirūpam,

yvāham imam pāṇam haneyyam, adinnam ādiyeyyan"ti-ādinā nayena sampattavatthuto virati, ayam sampattavirati nāma.

Sikkhāpadasamādānavasena pavattā samādānavirati nāma, yassā pavattito pabhuti kulaputto pānātipātādīni na karoti<sup>1</sup>. Ariyamaggasampayuttā samucchedavirati nāma, yassā pavattito pabhuti ariyasāvakassa pañca bhayāni verāni vūpasantāni honti. **Pāpam** nāma yam tam "pānātipāto kho gahapatiputta kammakileso, adinnādānam -pa- kāmesumicchācāro -pamusāvādo"ti<sup>2</sup> evam vitthāretvā—

> "Pānātipāto adinnādānam, musāvādo ca vuccati. Paradāragamanañceva, nappasamsanti panditā"ti<sup>2</sup>—

Evam gāthāya sangahitam kammakilesasankhātam catubbidham akusalam, tato pāpā. Sabbāpesā ārati ca virati ca ditthadhammikasamparāyikabhayaverappahānādinānappakāravisesādhigamahetuto mangalanti vuccati. "Pāṇātipātā pativirato kho gahapatiputta ariyasāvako"ti-ādīni cettha suttāni anussaritabbāni.

Majjapānā samyamo nāma pubbe vuttasurāmerayamajjappamādatthānā vera-maniyā evetam adhivacanam. Yasmā pana majjapāyī attham na jānāti, dhammam na jānāti, mātu antarāyam karoti, pitu Buddhapaccekabuddhatathāgatasāvakānampi antarāyam karoti, dittheva dhamme garaham samparāye duggatim aparāpariye ummādanca pāpunāti. Majjapānā pana samyamo tesam dosānam vūpasamam tabbiparītaguņasampadanca pāpunāti, tasmā ayam majjapānā samyamo mangalanti veditabbo.

Kusalesu dhammesu **appamādo** nāma "kusalānam vā dhammānam bhāvanāya asakkaccakiriyatā asātaccakiriyatā anatthitakiriyatā olīnavuttitā nikkhittachandatā nikkhittadhuratā anāsevanā abhāvanā abahulīkammam anadhitthānam ananuyogo pamādo. Yo evarūpo pamādo pamajjanā pamajjitattam, ayam vuccati pamādo"ti<sup>3</sup> ettha vuttassa pamādassa patipakkhavasena atthato kusalesu dhammesu satiyā avippavāso veditabbo. So nānappakārakusalādhigamahetuto amatādhigamahetuto ca<sup>4</sup> maṅgalanti

<sup>1.</sup> Na samācarati (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Dī 3. 147 pitthe.

<sup>3.</sup> Abhi 2. 363 pitthe.

<sup>4.</sup> Vā (Sī, Syā)

vuccati. Tattha "appamattassa ātāpino"ti<sup>1</sup> ca, "appamādo amatam padan"ti ca, evamādi<sup>2</sup> Satthu sāsanam anussaritabbam.

Evam imissā gāthāya pāpā virati, majjapānā samyamo, kusalesu dhammesu appamādoti tīņi mangalāni vuttāni. Mangalattanca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niţţhitā āratīti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

#### Gāravo cātigāthāvannanā

9. Idāni **gāravo cā**ti ettha **gāravo**ti garubhāvo. **Nivāto**ti nīcavuttitā. **Santuṭṭhī**ti santoso. Katassa jānanatā **kataññutā. Kālenā**ti khaṇena samayena. Dhammassa savanam **dhammassavanam**. Sesam vuttanayamevāti ayam **padavaṇṇanā.** 

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—gāravo nāma garukārappayogārahesu Buddhapaccekabuddhatathāgatasāvakaācariyupajjhāyamātāpitujeṭṭhakabhātikabhaginī-ādīsu yathānurūpaṁ garukāro garukaraṇaṁ sagāravatā. Sa cāyaṁ³ gāravo yasmā sugatigamanādīnaṁ hetu. Yathāha—

"Garukātabbam garum karoti, mānetabbam māneti, pūjetabbam pūjeti. So tena kammena evam samattena evam samādinnena kāyassa bhedā param maraṇā sugatim saggam lokam upapajjati. No ce kāyassa -pa- upapajjati, sace manussattam āgacchati, yattha yattha paccājāyati, uccākulīno hotī"ti<sup>4</sup>.

Yathā cāha "sattime bhikkhave aparihāniyā dhammā, katame satta, Satthugāravatā"ti-ādi<sup>5</sup>, tasmā maṅgalanti vuccati.

**Nivāto** nāma nīcamanatā nivātavuttitā, yāya<sup>6</sup> samannāgato puggalo nihatamāno nihatadappo pādapuñchanakacoļasadiso chinnavisāṇausabhasamo uddhatadāthasappasamo ca hutvā sanho sakhilo

<sup>1.</sup> Ma 2. 13; Am 2. 17 pitthesu. 2. Khu 1. 16 pitthe. 3. Svāyam (Syā)

<sup>4.</sup> Ma 3. 247 pitthe. 5. Am 2. 419 pitthe. 6. Yāya nivātavuttitāya (Syā)

sukhasambhāso hoti, ayam nivāto. Svāyam yasādiguņappaṭilābhahetuto maṅgalanti vuccati. Āha ca "nivātavutti atthaddho, tādiso labhate yasan"ti evamādi<sup>1</sup>.

Santuṭṭhi nāma itarītarapaccayasantoso, so dvādasavidho hoti. Seyyathidam? Cīvare yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti tividho. Evam pindapātādīsu.

Tassāyam pabhedavaṇṇanā—idha bhikkhu cīvaram labhati sundaram vā asundaram vā, so teneva yāpeti, aññam na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa cīvare yathālābhasantoso. Atha pana bhikkhu ābādhiko hoti, garum cīvaram pārupanto oṇamati vā kilamati vā, so sabhāgena bhikkhunā saddhim tam parivattetvā lahukena yāpentopi santuṭṭhova hoti, ayamassa cīvare yathābalasantoso. Aparo bhikkhu paṇīta-paccayalābhī hoti, so paṭṭacīvarādīnam aññataram mahaggham cīvaram labhitvā "idam therānam cirapabbajitānam bahussutānañca anurūpan"ti tesam datvā attanā saṅkārakūṭā vā aññato vā kutoci nantakāni uccinitvā saṃghāṭim karitvā dhārentopi santuṭṭhova hoti, ayamassa cīvare yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu piṇḍapātaṁ labhati lūkhaṁ vā paṇītaṁ vā, so teneva yāpeti, aññaṁ na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa piṇḍapāte yathālābhasantoso. Atha pana bhikkhu ābādhiko hoti, lūkhaṁ piṇḍapātaṁ bhuñjitvā gāļhaṁ rogātaṅkaṁ pāpuṇāti, so taṁ sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa hatthato sappimadhukhīrādīni bhuñjitvā samaṇadhammaṁ karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa piṇḍapāte yathābalasantoso. Aparo bhikkhu paṇītaṁ piṇḍapātaṁ labhati, so "ayaṁ piṇḍapāto therānaṁ cirapabbajitānaṁ aññesañca paṇītapiṇḍapātaṁ vinā ayāpentānaṁ sabrahmacārīnaṁ anurūpo"ti tesaṁ datvā attanā piṇḍāya caritvā missakāhāraṁ bhuñjantopi santuṭṭhova hoti, ayamassa piṇḍapāte yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhuno senāsanam pāpuṇāti, so teneva santussati, puna aññam sundaratarampi pāpuṇantam na gaṇhāti, ayamassa senāsane yathālābhasantoso. Atha pana bhikkhu ābādhiko hoti, nivātasenāsane vasanto ativiya pittarogādīhi āturīyati, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa pāpuṇane savāte sītalasenāsane vasitvā samaṇadhammam karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa senāsane yathābalasantoso. Aparo bhikkhu sundaram senāsanam pattampi na sampaṭicchatisundarasenāsanam pamādaṭṭhānam, tatra nisinnassa thinamiddham okkamati, niddābhibhūtassa ca puna paṭibujjhato kāmavitakko samudācaratī"ti. So tam paṭikkhipitvā ajjhokāsarukkhamūla-paṇṇakuṭīsu yattha katthaci nivasantopi santuṭṭhova hoti, ayamassa senāsane yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu bhesajjam labhati harītakam vā āmalakam vā, so teneva yāpeti, aññehi laddhasappimadhuphāṇitādimpi na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa gilānapaccaye yathālābhasantoso. Atha pana bhikkhu ābādhiko hoti, telenatthiko phāṇitam labhati, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa hatthato telena bhesajjam katvā samaṇadhammam karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa gilānapaccaye yathābalasantoso. Aparo bhikkhu ekasmim bhājane pūtimuttaharītakam ṭhapetvā ekasmim catumadhuram "gaṇhatha bhante yadicchasī"ti vuccamāno sacassa tesam dvinnamaññatarenapi byādhi vūpasammati, atha "pūtimuttaharītakam nāma Buddhādīhi vaṇṇitan"ti ca "pūtimuttabhesajjam nissāya pabbajjā, tattha te yāvajīvam ussāho karaṇīyoti vuttan"ti¹ ca cintento catumadhurabhesajjam paṭikkhipitvā pūtimuttaharītakena bhesajjam karontopi paramasantuṭṭhova hoti. Ayamassa gilānapaccaye yathāsāruppasantoso.

Evampabhedo sabbopeso santoso santuṭṭhīti vuccati. Sā atricchatāmahicchatāpāpicchatādīnam pāpadhammānam pahānādhigamahetuto sugatihetuto ariyamaggasambhārabhāvato cātuddisādibhāvahetuto ca maṅgalanti veditabbā. Āha ca—

"Cātuddiso appaṭigho ca hoti, Santussamāno itarītarenā"ti¹ evamādi.

Kataññutā nāma appassa vā bahussa vā yena kenaci katassa upakārassa punappunam anussaraṇabhāvena jānanatā. Apica nerayikādidukkhaparittāṇato puññāni eva pāṇīnam bahūpakārāni, tato² tesampi upakārānussaraṇatā kataññutāti veditabbā. Sā sappurisehi pasamsanīyādinānappakāravisesādhigamahetuto maṅgalanti vuccati. Āha ca "dveme bhikkhave puggalā dullabhā lokasmim, katame dve, yo ca pubbakārī yo ca kataññū katavedī"ti³.

Kālena dhammassavanam nāma yasmim kāle uddhaccasahagatam cittam hoti, kāmavitakkādīnam vā aññatarena abhibhūtam, tasmim kāle tesam vinodanattham dhammassavanam. Apare āhu "pañcame pañcame divase dhammassavanam kālena dhammassavanam nāma. Yathāha āyasmā Anuruddho 'pañcāhikam kho pana mayam bhante sabbarattim dhammiyā kathāya sannisīdāmā'ti"<sup>4</sup>.

Apica yasmim kāle kalyāṇamitte upasaṅkamitvā sakkā hoti attano kaṅkhāvinodakaṁ dhammaṁ sotuṁ, tasmiṁ kālepi dhammassavanaṁ kālena dhammassavananti veditabbaṁ. Yathāha "te kālena kālaṁ upasaṅkamitvā paripucchati paripañhatī"ti-ādi<sup>5</sup>. Tadetaṁ kālena dhammassavanaṁ nīvaraṇappahānacaturānisaṁsa-āsavakkhayādinānappakāravisesādhigamahetuto maṅgalanti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ—

"Yasmim bhikkhave samaye ariyasāvako aṭṭhim katvā manasi katvā sabbam cetasā samannāharitvā ohitasoto dhammam suṇāti, pañcassa nīvaraṇā tasmim samaye na hontī"ti ca<sup>6</sup>.

"Sotānugatānam bhikkhave dhammānam -pa- suppaṭividdhānam cattāro ānisamsā pāṭikankhā"ti ca<sup>7</sup>.

"Cattārome bhikkhave dhammā kālena kālam sammā bhāviyamānā sammā anuparivattiyamānā anupubbena āsavānam khayam pāpenti. Katame cattāro, kālena dhammassavanan"ti ca evamādi<sup>8</sup>.

<sup>1.</sup> Khu 1. 286 pitthe.

<sup>2.</sup> Yato (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Am 1. 86 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 1. 268; Vi 3. 499 pitthesu.

<sup>5.</sup> Dī 3. 244 pitthe.

<sup>6.</sup> Sam 3. 84 pitthe.

<sup>7.</sup> Am 1. 504 pitthe.

<sup>8.</sup> Am 1. 457 pitthe.

Evam imissā gāthāya gāravo, nivāto, santuṭṭhi, kataññutā, kālena dhammassavananti pañca maṅgalāni vuttāni. Maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nițțhitā gāravo cāti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

#### Khantī cāti gāthāvannanā

10. Idāni **khantī cā**ti ettha khamanaṁ **khanti.** Padakkhiṇaggāhitāya sukhaṁ vaco asminti suvaco, suvacassa kammaṁ sovacassaṁ, sovacassasa bhāvo **sovacassatā**. Kilesānaṁ samitattā **samaṇā. Dassanan**ti pekkhanaṁ¹. Dhammassa sākacchā **dhammasākacchā**. Sesaṁ vuttanayamevāti ayaṁ **padavaṇṇanā**.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—khanti nāma adhivāsanakkhanti, tāya samannāgato bhikkhu dasahi akkosavatthūhi akkosante vadhabandhādīhi vā vihesante puggale asuṇanto viya apassanto viya ca nibbikāro hoti khantivādī viya. Yathāha—

"Ahu atītamaddhānam, samaņo khantidīpano. Tam khantiyāyeva thitam, Kāsirājā achedayī"ti<sup>2</sup>.

Bhadrakato vā manasi karoti tato uttari aparādhābhāvena āyasmā Punnatthero viya. Yathāha so—

"Sace mam bhante sunāparantakā manussā akkosissanti paribhāsissanti, tattha me evam bhavissati 'bhaddakā vatime sunāparantakā manussā, subhaddakā vatime sunāparantakā manussā, yam me nayime pāṇinā pahāram dentī'ti" ādi<sup>3</sup>.

Yāya ca samannāgato isīnampi pasamsanīyo hoti. Yathāha sarabhango isi—

<sup>1.</sup> Pekkhanam (Sī)

"Kodham vadhitvā na kadāci socati, Makkhappahānam isayo vaṇṇayanti. Sabbesam vuttam pharusam khametha, Etam khantim uttamamāhu santo"ti<sup>1</sup>.

Devatānampi pasamsanīyo hoti. Yathāha Sakko Devānamindo—

"Yo have balavā santo, dubbalassa titikkhati.
Tamāhu paramaṁ khantiṁ, niccaṁ khamati dubbalo"ti².

Buddhānampi pasamsanīyo hoti. Yathāha Bhagavā—

"Akkosam vadhabandhañca, aduṭṭho yo titikkhati. Khantībalam balānīkam, tamaham brūmi brāhmanan"ti<sup>3</sup>.

Sā panesā khanti etesañca idha vaṇṇitānaṁ aññesañca guṇānaṁ adhigamahetuto maṅgalanti veditabbā.

Sovacassatā nāma sahadhammikam vuccamāne vikkhepam vā tuņhībhāvam vā guņadosacintanam vā anāpajjitvā ativiya ādaranca gāravanca nīcamanatanca purakkhatvā sādhūti vacanakaranatā. Sā sabrahmacārīnam santikā ovādānusāsanippaṭilābhahetuto dosappahānaguṇādhigamahetuto ca mangalanti vuccati.

### Samaṇānam dassanam nāma upasamitakilesānam

bhāvitakāyavacīcittapaññānam uttamadamathasamathasamannāgatānam pabbajitānam upasaṅkamanupaṭṭhānā-nussaraṇassavanadassanam, sabbampi omakadesanāya<sup>4</sup> dassananti vuttam, tam maṅgalanti veditabbam. Kasmā? Bahūpakārattā. Āha ca "dassanampaham bhikkhave tesam bhikkhūnam bahūpakāram vadāmī"ti-ādi<sup>5</sup>. Yato hitakāmena kulaputtena sīlavante bhikkhū gharadvāram sampatte disvā yadi deyyadhammo atthi, yathābalam deyyadhammena patimānetabbā. Yadi natthi, pañcapatiṭṭhitam katvā vanditabbā. Tasmimpi asampajjamāne añjalim paggahetvā namassitabbā, tasmimpi asampajjamāne pasannacittena piyacakkhūhi sampassitabbā. Evam dassanamūlakenapi hi puññena anekāni jātisahassāni cakkhumhi rogo vā

<sup>1.</sup> Khu 6. 7 pitthe.

<sup>2.</sup> Sam 1. 223, 225 piţthesu.

<sup>3.</sup> Khu 1. 70 pitthe.

<sup>4.</sup> Lāmakadesanāya (Syā), vilāsitadesanāya (Ka)

<sup>5.</sup> Khu 1. 267 pitthe.

dāho vā ussadā vā piļakā vā na honti, vippasannapañcavaṇṇasassirikāni honti cakkhūni ratanavimāne ugghāṭitamaṇikavāṭasadisāni, satasahassakappamattaṁ devesu ca manussesu ca sampattīnaṁ lābhī hoti. Anacchariyañcetaṁ, yaṁ manussabhūto sappaññajātiko sammā pavattitena samaṇadassanamayena puññena evarūpaṁ vipākasampattiṁ anubhaveyya, yattha tiracchānagatānampi kevalaṁ saddhāmattakena katassa¹ samaṇadassanassa evaṁ vipākasampattiṁ vaṇṇayanti.

Ulūko maņdalakkhiko,

Vediyake<sup>2</sup> ciradīghavāsiko.

Sukhito vata kosiyo ayam,

Kālutthitam passati Buddhavaram.

Mayi cittam pasādetvā, bhikkhusamghe anuttare.

Kappānam³ satasahassāni, duggateso na gacchati.

Sa devalokā cavitvā, kusalakammena codito.

Bhavissati anantañano, somanassoti vissutoti<sup>4</sup>.

Kālena dhammasākacchā nāma padose vā paccūse vā dve suttantikā bhikkhū aññamaññam suttantam sākacchanti, vinayadharā vinayam, ābhidhammikā abhidhammam, jātakabhāṇakā jātakam, aṭṭhakathikā Aṭṭhakatham, līnuddhata-vicikicchāparetacittavisodhanattham vā tamhi tamhi kāle sākacchanti, ayam kālena dhammasākacchā. Sā āgamabyattiādīnam guṇānam hetuto maṅgalanti vuccatīti.

Evam imissā gāthāya khanti, sovacassatā, samaṇadassanam, kālena dhammasākacchāti cattāri maṅgalāni vuttāni. Maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niţthitā khantī cāti imissā gāthāya atthavannanā.

<sup>1.</sup> Saddhāmattakajanitassa (Syā)

<sup>2.</sup> Vedisake (Ka)

<sup>3.</sup> Kappāni (Sī)

<sup>4.</sup> Ma-Ţṭha 1. 322 piṭṭhepi passitabbam.

#### Tapo cātigāthāvannanā

11. Idāni **tapo cā**ti ettha pāpake dhamme tapatīti **tapo,** brahmam cariyam, brahmānam vā cariyam **brahmacariyam**, seṭṭhacariyanti vuttam hoti. Ariyasaccānam dassanam **ariyasaccāna dassanam**, ariyasaccāni dassanantipi eke, tam na sundaram. Nikkhantam vānatoti nibbānam, sacchikaraṇam sacchikiriyā, nibbānassa sacchikiriyā **nibbānasacchikiriyā**. Sesam vuttanayamevāti ayam **padavaṇṇanā**.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—tapo nāma abhijjhādomanassādīnam tapanato indriyasamvaro, kosajjassa vā tapanato vīriyam, tehi samannāgato puggalo ātāpīti vuccati. Svāyam abhijjhādippahānajhānādippatilābhahetuto mangalanti veditabbo.

Brahmacariyam nāma methunaviratisamaṇadhamma-sāsanamaggānamadhivacanam. Tathā hi "abrahmacariyam pahāya brahmacārī hotī"ti evamādīsu¹ methunavirati brahmacariyami vuccati. "Bhagavati no āvuso brahmacariyami vussatīti evamāvuso"ti evamādīsu² samaṇadhammo. "Na tāvāham pāpima parinibbāyissāmi, yāva me idam brahmacariyam na iddhañceva bhavissati phītañca vitthārikam bāhujaññan"ti evamādīsu³ sāsanam. "Ayameva kho bhikkhu ariyo aṭṭhaṅgiko maggo brahmacariyam. Seyyathidam, sammādiṭṭhī"ti evamādīsu⁴ maggo. Idha pana ariyasaccadassanena parato maggassa saṅgahitattā avasesam sabbampi vaṭṭati. Tañcetam uparūpari nānappakāravisesādhigamahetuto maṅgalanti veditabbam.

**Ariyasaccāna dassanaṁ** nāma Kumārapañhe vuttānaṁ<sup>5</sup> catunnaṁ ariyasaccānaṁ abhisamayavasena maggadassanaṁ, taṁ saṁsāradukkhavītikkamahetuto maṅgalanti vuccati.

**Nibbānasacchikiriyā** nāma idha arahattaphalam nibbānanti adhippetam. Tampi hi pañcagativānanena<sup>6</sup> vānasaññitāya taṇhāya nikkhantattā nibbānanti vuccati,

<sup>1.</sup> Dī 1. 60; Ma 1. 237 piţthesu.

<sup>3.</sup> Dī 2. 89; Sam 3. 229; Khu 1. 155 pitthesu.

<sup>5.</sup> Vuttatthānam (Sī)

<sup>2.</sup> Ma 1. 201 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 3. 7 pitthe.

<sup>6.</sup> Pañcagativānena (Syā)

tassa patti vā paccavekkhaṇā vā sacchikiriyāti vuccati. Itarassa pana nibbānassa ariyasaccānam dassaneneva sacchikiriyā siddhā, tenetam idha nādhippetam. Evamesā nibbānasacchikiriyā ditthadhammikasukhavihārādihetuto mangalanti veditabbā.

Evam imissā gāthāya tapo, brahmacariyam, ariyasaccānam dassanam, nibbānasacchikiriyāti cattāri mangalāni vuttāni. Mangalattanca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā tapo cāti imissā gāthāya atthavannanā.

#### Phutthassa lokadhammehītigāthāvannanā

12. Idāni **phuṭṭhassa lokadhammehī**ti ettha **phuṭṭhassā**ti phusitassa chupitassa sampattassa. Loke dhammā **lokadhammā**, yāva lokappavatti, tāva anivattakā dhammāti vuttaṁ hoti. **Cittan**ti mano mānasaṁ. **Yassā**ti navassa vā majjhimassa vā therassa vā. **Na kampatī**ti na calati na vedhati. **Asokan**ti nissokaṁ abbūṭhasokasallaṁ. **Virajan**ti vigatarajaṁ viddhaṁsitarajaṁ¹. **Kheman**ti abhayaṁ nirupaddavaṁ. Sesaṁ vuttanayamevāti ayaṁ **padavaṇṇanā**.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—phuṭṭhassa lokadhammehi cittam yassa na kampati nāma yassa lābhālābhādīhi aṭṭhahi lokadhammehi phuṭṭhassa ajjhotthaṭassa cittam na kampati na calati na vedhati, tassa tam cittam kenaci akampanīyalokuttamabhāvāvahanato maṅgalanti veditabbam.

Kassa ca etehi phuṭṭhassa cittaṁ na kampatīti? arahato khīṇāsavassa, na aññassa kassaci. Vuttañhetaṁ—

"Selo yathā ekagghano, vātena na samīrati. Evam rūpā rasā saddā, gandhā phassā ca kevalā.

Iṭṭhā dhammā aniṭṭhā ca, na pavedhenti tādino. Ṭhitaṁ cittaṁ vippamuttaṁ, vayañcassānupassatī"ti². Asokaṁ nāma khīṇāsavasseva cittaṁ. Tañhi yvāyaṁ "soko socanā socitattaṁ antosoko antoparisoko cetaso parinijjhāyitattan"ti-ādinā¹ nayena vuccati soko, tassa abhāvato asokaṁ. Keci nibbānaṁ vadanti, taṁ purimapadena nānusandhiyati. Yathā ca asokaṁ, evaṁ virajaṁ khemantipi khīṇāsavasseva cittaṁ. Taṁ hi rāgadosamoharajānaṁ vigatattā virajaṁ, catūhi ca yogehi khemattā khemaṁ, yato etaṁ tena tenākārena tamhi tamhi pavattikkhaṇe gahetvā niddiṭṭhavasena tividhampi² appavattakkhandhatādilokuttamabhāvāvahanato āhuneyyādibhāvāvahanato ca maṅgalanti veditabbaṁ.

Evam imissä gäthäya aṭṭhalokadhammehi akampitacittam, asokacittam, virajacittam, khemacittanti cattāri mangalāni vuttāni. Mangalattanca nesam tattha vibhāvitamevāti.

Niţţhitā phuţţhassa lokadhammehīti imissā gāthāya atthavannanā.

## Etādisānītigāthāvannanā

13. Evam Bhagavā asevanā ca bālānanti-ādīhi dasahi gāthāhi aṭṭhatimsa mahāmaṅgalāni kathetvā idāni etāneva attanā vuttamaṅgalāni<sup>3</sup> thunanto "etādisāni katvānā"ti avasānagāthamabhāsi.

Tassāya matthavaṇṇanā—etādisānīti etāni īdisāni mayā vuttappakārāni bālānam asevanādīni. Katvānāti katvā. Katvāna katvā karitvāti hi atthato anaññam. Sabbattha maparājitāti sabbattha khandhakilesābhisankhāradevaputtamārappabhedesu catūsu paccatthikesu ekenāpi aparājitā hutvā, sayameva te cattāro māre parājetvāti vuttam hoti. Makāro cettha padasandhikaramattoti viññātabbo.

Sabbattha sotthim gacchantīti etādisāni mangalāni katvā catūhi mārehi aparājitā hutvā sabbattha idhalokaparalokesu ṭhānacaṅkamanādīsu ca sotthim gacchanti, bālasevanādīhi ye uppajjeyyum

āsavā vighātapariļāhā, tesam abhāvā sotthim gacchanti, anupaddutā anupasaṭṭhā khemino appaṭibhayā gacchantīti vuttam hoti. Anunāsiko cettha gāthābandhasukhattham vuttoti veditabbo.

Taṁ tesaṁ maṅgalamuttamanti iminā gāthāpadena Bhagavā desanaṁ niṭṭhāpesi. Kathaṁ? Evaṁ devaputta ye etādisāni karonti, te yasmā sabbattha sotthiṁ gacchanti, tasmā taṁ bālānaṁ asevanādiaṭṭhatiṁsavidhampi tesaṁ etādisakārakānaṁ maṅgalamuttamaṁ seṭṭhaṁ pavaranti gaṇhāhīti.

Evañca Bhagavatā niṭṭhāpitāya desanāya pariyosāne koṭisatasahassadevatāyo arahattam pāpuṇimsu, sotāpattisakadāgāmi-anāgāmiphalasampattānam gaṇanā asaṅkhyeyyā ahosi. Atha Bhagavā dutiyadivase Ānandattheram āmantesi "imam pana Ānanda rattim aññatarā devatā mam upasaṅkamitvā maṅgalapañham pucchi, athassāham aṭṭhatimsa maṅgalāni abhāsim, uggaṇhāhi Ānanda imam maṅgalapariyāyam, uggahetvā bhikkhū vācehī"ti. Thero uggahetvā bhikkhū vācesi. Tayidam ācariyaparamparāya ābhatam yāvajjatanā pavattati, evamidam brahmacariyam iddhañceva phītañca vitthārikam bāhujaññam puthubhūtam yāva devamanussehi suppakāsitanti veditabbam.

Idāni etesveva maṅgalesu ñāṇaparicayapāṭavatthaṁ ayamādito pabhuti yojanā—evamime idhalokaparalokalokuttarasukhakāmā sattā bālajanasevanaṁ pahāya, paṇḍite nissāya, pūjaneyye pūjetvā, patirūpadesavāsena pubbe ca katapuññatāya kusalappavattiyaṁ codiyamānā, attānaṁ sammā paṇidhāya, bāhusaccasippavinayehi alaṅkatattabhāvā, vinayānurūpaṁ subhāsitaṁ bhāsamānā, yāva gihibhāvaṁ na vijahanti, tāva mātāpitūpaṭṭhānena porāṇaṁ iṇamūlaṁ visodhayamānā, puttadārasaṅgahena navaṁ iṇamūlaṁ payojayamānā, anākulakammantatāya dhanadhaññādisamiddhiṁ pāpuṇantā, dānena bhogasāraṁ dhammacariyāya jīvitasārañca gahetvā, ñātisaṅgahena sakajanahitaṁ anavajjakammantatāya parajanahitañca karontā, pāpaviratiyā parūpaghātaṁ majjapānasaṁyamena attūpaghātañca vivajjetvā, dhammesu appamādena kusalapakkhaṁ vaḍḍhetvā, vaḍḍhitakusalatāya gihibyañjanaṁ ohāya pabbajitabhāve ṭhitāpi Buddhabuddhasāvakūpajjhāyācariyādīsu gāravena nivātena ca vattasampadaṁ ārādhetvā,

santuṭṭhiyā paccayagedhaṁ pahāya, kataññutāya sappurisabhūmiyaṁ ṭhatvā, dhammassavanena cittalīnataṁ pahāya, khantiyā sabbaparissaye abhibhavitvā, sovacassatāya sanāthaṁ attānaṁ katvā, samaṇadassanena paṭipattipayogaṁ passantā, dhammasākacchāya kaṅkhāṭṭhāniyesu dhammesu kaṅkhaṁ vinodetvā, indriyasaṁvaratapena sīlavisuddhiṁ samaṇadhammabrahmacariyena cittavisuddhiṁ tato parā ca catasso visuddhiyo sampādentā, imāya paṭipadāya ariyasaccadassanapariyāyaṁ¹ ñāṇadassanavisuddhiṁ patvā arahattaphalasaṅkhyaṁ nibbānaṁ sacchikaronti, yaṁ sacchikaritvā Sinerupabbato viya vātavuṭṭhīhi aṭṭhahi lokadhammehi avikampamānacittā asokā virajā khemino honti, ye ca khemino honti, te sabbattha ekenapi aparājitā honti, sabbattha sotthiṁ gacchanti. Tenāha Bhagavā—

"Etādisāni katvāna, sabbattha maparājitā.

Sabbattha sotthim gacchanti, tam tesam mangalamuttaman"ti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Maṅgalasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

# 6. Ratanasuttavannanā

## Nikkhepappayojana

Idāni yānīdha bhūtānīti-evamādinā Maṅgalasuttānantaraṁ nikkhittassa Ratanasuttassa atthavaṇṇanākkamo anuppatto. Tassa idha nikkhepappayojanaṁ vatvā tato paraṁ suparisuddhena titthena naditaļākādīsu salilajjhogāhaṇamiva suparisuddhena nidānena imassa suttassa atthajjhogāhanaṁ dassetuṁ—

Yena vuttam yadā yattha, yasmā cetam imam nayam. Pakāsetvāna etassa, karissāmatthavannanam.

Tattha yasmā Maṅgalasuttena attarakkhā akalyāṇakaraṇakalyāṇā-karaṇapaccayānañca āsavānaṁ paṭighāto dassito, imañca suttaṁ parārakkhaṁ amanussādipaccayānañca āsavānaṁ paṭighātaṁ sādheti, tasmā tadanantaraṁ nikkhittaṁ siyāti.

Idam tāvassa idha nikkhepappayojanam.

#### Vesālivatthu

Idāni "yena vuttam yadā yattha, yasmā cetan" ti etthāha "kena panetam suttam vuttam, kadā, kattha, kasmā ca vuttam" ti. Vuccate—idam hi Bhagavatā eva vuttam, na sāvakādīhi. Tañca yadā dubbhikkhādīhi upaddavehi upaddutāya Vesāliyā Licchavīhi Rājagahato yācitvā Bhagavā Vesālim ānīto, tadā Vesāliyam tesam upaddavānam paṭighātatthāya vuttanti. Ayam tesam pañhānam sankhepavissajjanā. Vitthārato pana Vesālivatthuto pabhuti porāņehi vaṇṇīyati.

Tatrāyam vaṇṇanā—Bārāṇasirañño kira aggamahesiyā kucchimhi gabbho saṇṭhāsi, sā tam ñatvā rañño nivedesi, rājā gabbhaparihāram adāsi, sā sammā parihariyamānagabbhā gabbhaparipākakāle vijāyanagharam pāvisi. Puññavatīnam paccūsasamaye gabbhavuṭṭhānam hoti, sā ca tāsam aññatarā, tena paccūsasamaye alattakapaṭalabandhujīvakapupphasadisam mamsapesim vijāyi. Tato "aññā deviyo suvaṇṇabimbasadise putte vijāyanti, aggamahesī mamsapesinti rañño purato mama avaṇṇo uppajjeyyā"ti cintetvā tena avaṇṇabhayena tam mamsapesim ekasmim bhājane pakkhipitvā aññatarena paṭikujjitvā rājamuddikāya lañchitvā Gaṅgāya sote pakkhipāpesi. Manussehi chaḍḍitamatte devatā ārakkham samvidahimsu. Suvaṇṇapaṭṭakañcettha¹ jātihingulakena "Bārāṇasirañño aggamahesiyā pajā"ti likhitvā bandhimsu. Tato tam bhājanam ūmibhayādīhi anupaddutam Gaṅgāsotena pāyāsi.

Tena ca samayena aññataro tāpaso gopālakulam nissāya Gangātīre viharati, so pātova Gangam otaranto bhājanam āgacchantam

disvā pamsukūlasaññāya aggahesi. Tato tattha tam akkharapaṭṭakam rājamuddikālañchanañca disvā muñcitvā tam mamsapesim addasa, disvānassa etadahosi "siyā gabbho, tathā hissa duggandhapūtibhāvo natthī"ti. Tam assamam netvā suddhe okāse ṭhapesi. Atha aḍḍhamāsaccayena dve mamsapesiyo ahesum, tāpaso disvā sādhutaram ṭhapesi, tato puna aḍḍhamāsaccayena ekamekissā pesiyā hatthapādasīsānamatthāya pañca pañca piļakā uṭṭhahimsu. Tāpaso disvā puna sādhutaram ṭhapesi. Atha aḍḍhamāsaccayena ekā mamsapesi suvaṇṇabimbasadiso dārako, ekā dārikā ahosi. Tesu tāpasassa puttasineho uppajji. Aṅguṭṭhakato cassa khīram nibbatti, tato pabhuti ca khīrabhattam labhati, so bhattam bhuñjitvā khīram dārakānam mukhe āsiñcati. Tesam yam yam udaram paviṭṭham, tam sabbam maṇibhājanagatam viya dissati. Evam licchavī ahesum. Apare panāhu "sibbetvā ṭhapitā viya nesam aññamaññam līnā chavi ahosī"ti. Evam te nicchavitāya vā līnacchavitāya vā Licchavīti paññāyimsu.

Tāpaso dārake posento ussūre gāmam piṇḍāya pavisati, atidivā paṭikkamati. Tassa tam byāpāram ñatvā gopālakā āhamsu "bhante pabbajitānam dārakaposanam palibodho, amhākam dārake detha, mayam posessāma, thumhe attano kammam karothā"ti. Tāpaso "sādhū"ti paṭissuṇi. Gopālakā dutiyadivase maggam samam katvā pupphehi okiritvā dhajapaṭākam ussāpetvā tūriyehi vajjamānehi assamam āgatā. Tāpaso "mahāpuññā dārakā, appamādena vaḍḍhetha, vaḍḍhetvā ca aññamaññam āvāhavivāham karotha, pañcagorasena rājānam tosetvā bhūmibhāgam gahetvā nagaram māpetha, tattha kumāram abhisiñcathā"ti vatvā dārake adāsi. Te "sādhū"ti paṭissuṇitvā dārake netvā posesum.

Dārakā vuḍḍhimanvāya kīļantā vivādaṭṭhānesu aññe gopāladārake hatthenapi pādenapi paharanti, te rodanti. "Kissa rodathā"ti ca mātāpitūhi vuttā "ime nimmātāpititā tāpasapositā amhe atīva paharantī"ti vadanti. Tato tesam mātāpitaro "ime dārakā aññe dārake viheṭhenti dukkhāpenti, na ime saṅgahetabbā, vajjitabbā ime"ti āhaṁsu. Tato pabhuti kira so padeso

"vajjī"ti vuccati, tiyojanasatam parimāņena. Atha tam padesam gopālakā rājānam tosetvā aggahesum. Tattheva nagaram māpetvā soļasavassuddesikam kumāram abhisincitvā rājānam akamsu. Tāya cassa dārikāya saddhim vāreyyam katvā katikam akamsu "na bāhirato dārikā ānetabbā, ito dārikā na kassaci dātabbā"ti. Tesam paṭhamasamvāsena dve dārakā jātā dhītā ca putto ca, evam soļasakkhattum dve dve jātā, tato tesam dārakānam yathākkamam vaḍḍhantānam ārāmuyyānanivāsaṭṭhānaparivārasampattim gahetum appahontam tam nagaram tikkhattumgāvutantarena gāvutantarena pākārena parikkhipimsu, tassa punappunam Visālīkatattā Vesālītveva nāmam jātam. Idam Vesālivatthu.

#### Bhagavato nimantanam

Ayam pana Vesālī Bhagavato uppannakāle iddhā vepullappattā ahosi. Tattha hi rājūnamyeva satta sahassāni satta satāni satta ca rājāno ahesum. Tathā yuvarājasenāpatibhandāgārikappabhutīnam. Yathāha—

"Tena kho pana samayena Vesālī iddhā ceva hoti phītā ca bahujanā ākiṇṇamanussā subhikkhā ca, satta ca pāsādasahassāni satta ca pāsādasatāni satta ca pāsādā, satta ca kūṭāgārasahassāni satta ca kūṭāgārasatāni satta ca kūṭāgārāni, satta ca ārāmasahassāni satta ca ārāmasatāni satta ca ārāmā, satta ca pokkharaṇisahassāni satta ca pokkharaṇisatāni satta ca pokkharaṇiya"ti¹.

Sā aparena samayena dubbhikkhā ahosi dubbuṭṭhikā dussassā. Paṭhamaṁ duggatamanussā maranti, te bahiddhā chaḍḍenti. Matamanussānaṁ kuṇapagandhena amanussā nagaraṁ pavisiṁsu, tato bahutarā maranti. Tāya paṭikūlatāya sattānaṁ ahivātarogo uppajji. Iti tīhi dubbhikkha-amanussarogabhayehi upaddutā Vesālinagaravāsino upasaṅkamitvā rājānaṁ āhaṁsu "mahārāja imasmiṁ nagare tividhaṁ bhayamuppannaṁ, ito pubbe yāva sattamā rājakulaparivaṭṭā evarūpaṁ anuppannapubbaṁ, tumhākaṁ maññe

adhammikattena tam etarahi uppannan''ti. Rājā sabbe santhāgāre sannipātāpetvā "mayham adhammikabhāvam vicinathā''ti āha. Te sabbam pavenim vicinantā na kiñci addasamsu.

Tato rañño dosamadisvā "idam bhayam amhākam katham vūpasameyyā"ti cintesum. Tattha ekacce cha satthāre apadisimsu "etehi okkantamatte vūpasamessatī"ti. Ekacce āhamsu "Buddho kira loke uppanno, so Bhagavā sabbasattahitāya dhammam deseti mahiddhiko mahānubhāvo, tena okkantamatte sabbabhayāni vūpasameyyun"ti. Tena te attamanā hutvā "kaham pana so Bhagavā etarahi viharati, amhehi pesito na āgaccheyyā"ti āhamsu. Athāpare āhamsu "Buddhā nāma anukampakā, kissa nāgaccheyyum, so pana Bhagavā etarahi Rājagahe viharati, rājā Bimbisāro tam upatthahati, so āgantum na dadeyyā"ti. "Tena hi rājānam saññāpetyā āneyyāmā"ti dve Licchavirājāno mahatā balakāyena pahūtam pannākāram datvā rañno santikam pesimsu "Bimbisāram sañnāpetvā Bhagavantam ānethā"ti. Te gantvā rañño paṇṇākāram datvā tam pavattim nivedetvā "mahārāja Bhagavantam amhākam nagaram pesehī"ti āhamsu. Rājā na sampaticchi, "tumheyeva jānāthā"ti āha. Te Bhagavantam upasankamitvā vanditvā evamāhamsu "bhante amhākam nagare tīni bhayāni uppannāni, sace Bhagavā āgaccheyya, sotthi no bhaveyyā"ti. Bhagavā āvajjetvā "Vesāliyam Ratanasutte vutte sā rakkhā kotisatasahassam cakkavālānam<sup>1</sup> pharissati, suttapariyosāne caturāsītiyā pānasahassānam dhammābhisamayo bhavissatī"ti adhivāsesi. Atha rājā Bimbisāro Bhagavato adhivāsanam sutvā "Bhagavatā Vesāligamanam adhivāsitan"ti nagare ghosanam kārāpetvā Bhagavantam upasankamitva āha "kim bhante sampaticchatha Vesāligamanan''ti. Ama mahārājāti. Tena hi bhante tāva āgametha, yāva maggam patiyādemīti.

Atha kho rājā Bimbisāro Rājagahassa ca Gaṅgāya ca antarā pañcayojanabhūmiṁ samaṁ katvā yojane yojane vihāraṁ māpetvā Bhagavato gamanakālaṁ paṭivedesi. Bhagavā pañcahi bhikkhusatehi

parivuto pāyāsi. Rājā pañcayojanam maggam pañcavaṇṇehi pupphehi jāṇumattam okirāpetvā dhajapaṭākapuṇṇaghaṭakadali-ādīni ussāpetvā Bhagavato dve setacchattāni ekamekassa ca bhikkhussa ekamekam ukkhipāpetvā saddhim attano parivārena pupphagandhādīhi pūjam karonto ekekasmim vihāre Bhagavantam vasāpetvā mahādānāni datvā pañcahi divasehi Gaṅgātīram nesi. Tattha sabbālaṅkārehi nāvam alaṅkaronto Vesālikānam sāsanam¹ pesesi "āgato Bhagavā, maggam paṭiyādetvā sabbe Bhagavato paccuggamanam karothā"ti. Te "diguṇam pūjam karissāmā"ti Vesāliyā ca Gaṅgāya ca antarā tiyojanabhūmim samam katvā Bhagavato cattāri ekamekassa ca bhikkhussa dve dve setacchattāni sajjetvā pūjam kurumānā Gaṅgātīram āgantvā aṭṭhamsu.

Atha Bimbisāro dve nāvāyo saṅghaṭetvā maṇḍapaṁ katvā pupphadāmādīhi alaṅkaritvā tattha sabbaratanamayaṁ Buddhāsanaṁ paññapesi, Bhagavā tattha nisīdi. Pañca satā bhikkhūpi nāvaṁ āruhitvā yathānurūpaṁ nisīdiṁsu. Rājā Bhagavantaṁ anugacchanto galappamāṇaṁ udakaṁ ogāhetvā "yāva bhante Bhagavā āgacchati, tāvāhaṁ idheva Gaṅgātīre vasissāmī"ti vatvā nivatto. Upari devatā yāva akaniṭṭhabhavanā pūjaṁ akaṁsu. Heṭṭhāgaṅgānivāsino kambalassatarādayo nāgarājāno pūjaṁ akaṁsu. Evaṁ mahatiyā pūjāya Bhagavā yojanamattaṁ addhānaṁ Gaṅgāya gantvā Vesālikānaṁ sīmantaraṁ paviṭṭho.

Tato Licchavirājāno Bimbisārena katapūjāya diguņam karontā galappamāņe udake Bhagavantam paccuggacchimsu. Teneva khaņena tena muhuttena vijjuppabhāvinaddhandhakāravisaṭakūṭo gaļagaļāyanto catūsu disāsu mahāmegho vuṭṭhāsi. Atha Bhagavatā paṭhamapāde Gaṅgātīre nikkhittamatte pokkharavassam vassi. Ye temetukāmā², te eva tementi, atemetukāmā na tementi. Sabbattha jāṇumattam ūrumattam kaṭimattam galappamāṇam udakam vahati, sabbakuṇapāni udakena Gaṅgam pavesitāni, parisuddho bhūmibhāgo ahosi.

Licchavirājāno Bhagavantam antarā yojane yojane vāsāpetvā mahādānāni datvā tīhi divasehi diguņam pūjam karontā Vesālim nayimsu. Vesālim sampatte Bhagavati Sakko Devānamindo devasamghapurakkhato āgacchi. Mahesakkhānam devatānam sannipātena amanussā yebhuyyena palāyimsu. Bhagavā nagaradvāre ṭhatvā Ānandattheram āmantesi "imam Ānanda Ratanasuttam uggahetvā balikammūpakaraṇāni gahetvā Licchavirājakumārehi saddhim Vesāliyā tipākārantare vicaranto parittam karohī"ti Ratanasuttam abhāsi. Evam "kena panetam suttam vuttam, kadā, kattha, kasmā ca vuttan"ti etesam pañhānam vissajjanā vitthārena Vesālivatthuto pabhuti porāņehi vaṇṇīyati.

Evam Bhagavato Vesālim anuppattadivaseyeva Vesālinagaradvāre tesam upaddavānam paṭighātatthāya vuttamidam Ratanasuttam uggahetvā āyasmā Ānando parittatthāya bhāsamāno Bhagavato pattena udakamādāya sabbanagaram abbhukkiranto anuvicari. Yam kiñcīti vuttamatte eva¹ therena ye pubbe apalātā saṅkārakūṭabhittippadesādinissitā amanussā, te catūhi dvārehi palāyimsu, dvārāni anokāsāni ahesum. Tato ekaccedvāresu okāsam alabhamānā pākāram bhinditvā palātā. Amanussesu gatamattesu manussānam gattesu rogo vūpasanto, te nikkhamitvā sabbapupphagandhādīhi theram pūjesum. Mahājano nagaramajjhe santhāgāram sabba-gandhehi limpitvā vitānam katvā sabbālaṅkārehi alaṅkaritvā tattha Buddhāsanam paññapetvā Bhagavantam ānesi.

Bhagavā santhāgāram pavisitvā paññatte āsane nisīdi. Bhikkhusamghopi kho rājāno manussā ca patirūpe patirūpe āsane² nisīdimsu. Sakkopi Devānamindo dvīsu devalokesu devaparisāya saddhim upanisīdi aññe ca devā, Ānandattheropi sabbam Vesālim anuvicaranto rakkham katvā Vesālinagaravāsīhi saddhim āgantvā ekamantam nisīdi. Tattha Bhagavā sabbesam tadeva Ratanasuttam abhāsīti.

Ettāvatā ca yā "yena vuttam yadā yattha, yasmā cetam imam nayam. Pakāsetvānā"ti mātikā nikkhittā, sā sabbappakārena vitthāritā hoti.

#### Yānīdhātigāthāvannanā

1. Idāni "etassa karissāmatthavaṇṇanan"ti vuttattā **atthavaṇṇanā** ārabbhate. Apare pana vadanti "ādito pañceva gāthā Bhagavatā vuttā, sesā parittakaraṇasamaye Ānandattherenā"ti. Yathā vā tathā vā hotu, kiṁ no imāya parikkhāya<sup>1</sup>, sabbathāpi etassa Ratanasuttassa karissāmatthavaṇṇanaṁ.

Yānīdha bhūtānīti paṭhamagāthā. Tattha yānīti yādisāni appesakkhāni vā mahesakkhāni vā. Idhāti imasmim padese, tasmim khaņe sannipātaṭṭhānam sandhāyāha. Bhūtānīti kiñcāpi bhūtasaddo "bhūtasmim pācittiyan"ti evamādīsu² vijjamāne. "Bhūtamidanti bhikkhave samanupassathā"ti evamādīsu³ khandhapañcake. "Cattāro kho bhikkhu mahābhūtā hetū"ti evamādīsu⁴ catubbidhe pathavīdhātvādirūpe. "Yo ca kālaghaso bhūto"ti evamādīsu⁵ khīṇāsave. "Sabbeva nikkhipissanti, bhūtā loke samussayan"ti evamādīsu⁶ sabbasatte. "Bhūtagāmapātabyatāyā"ti evamādīsu⁶ rukkhādike. "Bhūtam bhūtato sañjānātī"ti evamādīsu⁶ Cātumahārājikānam heṭṭhā sattanikāyam upādāya vattati. Idha pana avisesato amanussesu datthabbo.

Samāgatānīti sannipatitāni. Bhummānīti bhūmiyam nibbattāni. Vā-iti vikappane. Tena yānīdha bhummāni vā bhūtāni samāgatānīti imamekam vikappam katvā puna dutiyavikappam kātum "yāni va antalikkhe"ti āha. Antalikkhe vā yāni bhūtāni nibbattāni, tāni sabbāni idha samāgatānīti attho. Ettha ca yāmato yāva akaniṭṭham, tāva nibbattāni bhūtāni ākāse pātubhūtavimānesu nibbattattā "antalikkhe bhūtānī"ti veditabbāni. Tato heṭṭhā Sineruto pabhuti yāva bhūmiyam rukkhalatādīsu amivatthāni pathaviyanca nibbattāni bhūtāni, tāni sabbāni bhūmiyam bhūmipaṭibaddhesu ca rukkhalatāpabbatādīsu nibbattattā "bhummāni bhūtānī"ti veditabbāni.

<sup>1.</sup> Aparikkhāya parittāya (Syā), aparikkhatāya parikkhatāya (Ka)

<sup>2.</sup> Vi 2. 37 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 1. 326 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 3. 67 pitthe.

<sup>5.</sup> Khu 5. 68 pitthe.

<sup>6.</sup> Dī 2. 129 pitthe.

<sup>7.</sup> Vi 2. 52 pitthe.

<sup>8.</sup> Ma 1. 2, 5 pitthesu.

Evam Bhagavā sabbāneva amanussabhūtāni "bhummāni vā yāni va antalikkhe"ti dvīhi padehi vikappetvā puna ekena padena pariggahetvā dassetum "sabbeva bhūtā sumanā bhavantū"ti āha. Sabbeti anavasesā. Evāti avadhāraņe, ekampi anapanetvāti adhippāyo. Bhūtāti amanussā. Sumanā bhavantūti sukhitamanā pītisomanassajātā bhavantu. Athopīti kiccantarasanniyojanattham vākyopādāne nipātadvayam. Sakkacca suņantu bhāsitanti aṭṭhim katvā¹ manasikatvā sabbam cetasā samannāharitvā dibbasampattilokuttarasukhāvaham mama desanam suņantu.

Evamettha Bhagavā "yānīdha bhūtāni samāgatānī"ti aniyamitavacanena bhūtāni pariggahetvā puna "bhummāni vā yāni va antalikkhe"ti dvidhā vikappetvā tato "sabbeva bhūtā"ti puna ekajjhaṁ katvā "sumanā bhavantū"ti iminā vacanena āsayasampattiyaṁ niyojento "sakkacca suṇantu bhāsitan"ti payogasampattiyaṁ, tathā yoniso-manasikārasampattiyaṁ paratoghosasampattiyañca, tathā attasammāpaṇidhi-sappurisūpanissayasampattīsu samādhipaññāhetusampattīsu ca niyojento gāthaṁ samāpesi².

### Tasmā hītigāthāvannanā

2. Tasmā hi bhūtāti dutiyagāthā. Tattha tasmāti kāraṇavacanaṁ. Bhūtāti āmantanavacanaṁ. Nisāmethāti suṇātha. Sabbeti anavasesā. Kiṁ vuttaṁ hoti? Yasmā tumhe dibbaṭṭhānāni tattha upabhogaparibhogasampadañca pahāya dhammassavanatthaṁ idha samāgatā, na naṭanaccanādidassanatthaṁ³, tasmā hi bhūtā nisāmetha sabbeti. Atha vā "sumanā bhavantu, sakkacca suṇantū"ti vacanena tesaṁ sumanabhāvaṁ sakkaccaṁ sotukamyatañca disvā āha "yasmā tumhe sumanabhāvena attasammāpaṇidhiyonisomanasikārāsayasuddhīhi sakkaccaṁ sotukamyatāya sappurisūpanissayaparatoghosapadaṭṭhānato payogasuddhīhi ca yuttā, tasmā hi bhūtā nisāmetha sabbe"ti. Atha vā

<sup>1.</sup> Atthikatvā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Samādapesi (Ka)

<sup>3.</sup> Nattanāṭakādidassanatthaṁ (Syā), naṭakādidassanatthaṁ (Ka)

yam purimagāthāya ante "bhāsitan"ti vuttam, tam kāraṇabhāvena apadisanto āha "yasmā mama bhāsitam nāma atidullabham aṭṭhakkhaṇa¹parivajjitassa khaṇassa dullabhattā, anekānisamsañca pañnākaruṇāguṇena pavattattā, tañcāham vattukāmo 'suṇantu bhāsitan'ti avocam, tasmā hi bhūtā nisāmetha sabbe"ti. Idam iminā gāthāpadena vuttam hoti.

Evametam kāraṇam niropento attano bhāsitanisāmane niyojetvā nisāmetabbam vattumāraddho "mettam karotha mānusiyā pajāyā"ti. Tassattho—yāyam tīhi upaddavehi upaddutā mānusī pajā, tassā mānusiyā pajāya mettam mittabhāvam hitajjhāsayatam paccupaṭṭhapethāti. Keci pana "mānusikam pajan"ti paṭhanti, tam bhummatthāsambhavā na yujjati. Yampi aññe attham vaṇṇayanti, sopi na yujjati. Adhippāyo panettha—nāham Buddhoti issariyabalena vadāmi, api tu yam tumhākañca imissā ca mānusiyā pajāya hitattham vadāmi "mettam karotha mānusiyā pajāyā"ti. Ettha ca—

"Ye sattasaṇḍaṁ pathaviṁ vijetvā, Rājisayo yajamānānupariyagā. Assamedhaṁ purisamedhaṁ, Sammāpāsaṁ vājapeyyaṁ niraggaḷaṁ.

Mettassa cittassa subhāvitassa, Kalampi te nānubhavanti soļasim.

Ekampi ce pāṇamaduṭṭhacitto, Mettāyati kusalo² tena hoti. Sabbe ca pāṇe manasānukampī, Pahūtamariyo pakaroti puññan"ti³—

Evamādīnam suttānam ekādasānisamsānanca vasena ye mettam karonti, etesam mettā hitāti veditabbā.

"Devatānukampito poso, Sadā bhadrāni passatī"ti<sup>4</sup>—

<sup>1.</sup> Sabbākkhaņa (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Khu 1. 209; Am 3. 2 pitthesu.

<sup>2.</sup> Kusalī (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Khu 1. 188; Vi 3. 324 pitthesu.

evamādīnam suttānam vasena yesu kayirati, tesampi hitāti veditabbā.

Evam ubhayesampi hitabhāvam dassento "mettam karotha mānusiyā"ti vatvā idāni upakārampi dassento āha "divā ca ratto ca haranti ye balim, tasmā hi ne rakkhatha appamattā"ti. Tassattho—ye manussā cittakammakaṭṭhakammādīhipi devatā katvā cetiyarukkhādīni ca upasaṅkamitvā devatā uddissa divā balim karonti, kālapakkhādīsu ca rattim balim karonti, salākabhattādīni vā datvā ārakkhadevatā upādāya yāva brahmadevatānam pattidānaniyyātanena divā balim karonti, chattāropanadīpamālāya sabbarattikadhammassavanādīni kārāpetvā pattidānaniyyātanena ca rattim balim karonti, te katham na rakkhitabbā. Yato evam divā ca ratto ca tumhe uddissa karonti ye balim, tasmā hi ne rakkhatha, tasmā balikammakaraṇāpi te manusse rakkhatha gopayatha, ahitam nesam apanetha, hitam upanetha appamattā hutvā tam katañňubhāvam hadaye katvā niccamanussarantāti.

### Yamkiñcītigāthāvaṇṇanā

3. Evam devatāsu manussānam upakārakabhāvam dassetvā tesam upaddavavūpasamanattham Buddhādiguņappakāsanena ca devamanussānam dhammassavanattham "yamkincī vittan"ti-ādinā nayena saccavacanam payunjitumāraddho. Tattha yamkincīti aniyamitavasena anavasesam pariyādiyati yamkinci tattha tattha vohārūpagam. Vittanti dhanam. Tanhi vittim janetīti vittam. Idha vāti manussalokam niddisati. Huram vāti tato param avasesalokam, tena ca ṭhapetvā manusse sabbalokaggahaņe patte "saggesu vā"ti parato vuttattā ṭhapetvā manusse ca sagge ca avasesānam nāgasupaņņādīnam gahaņam veditabbam.

Evam imehi dvīhi padehi yam manussānam vohārūpagam alankāraparibhogūpagañca

jātarūparajatamuttāmaņiveļuriyapavāļalohitaṅkamasāragallādikaṁ, yañca muttāmaņivālukatthatāya bhūmiyā ratanamayavimānesu anekayojanasatavitthatesu bhavanesu uppannānaṁ nāgasupaṇṇādīnaṁ vittaṁ, taṁ niddiṭṭhaṁ hoti. **Saggesu vā**ti kāmāvacararūpāvacaradevalokesu.

Te hi sobhanena kammena ajīyantīti<sup>1</sup> saggā. Suṭṭhu<sup>2</sup> aggātipi saggā. **Yan**ti yaṁ sasāmikaṁ vā asāmikaṁ vā. **Ratanan**ti ratiṁ nayati vaḥati janayati vaḍḍhetīti ratanaṁ. Yaṁkiñci cittīkataṁ mahagghaṁ atulaṁ dullabhadassanaṁ anomasattaparibhogañca, tassetaṁ adhivacanaṁ. Yathāha—

"Cittīkatam mahagghañca, atulam dullabhadassanam. Anomasattaparibhogam, ratanam tena vuccatī"ti.

Paṇītanti uttamam seṭṭham atappakam. Evam iminā gāthāpadena yam saggesu anekayojanasatappamāṇasabbaratanamayavimānasudhammavejayantappabh utīsu sasāmikam, yanca Buddhuppādavirahena apāyameva paripūrentesu sattesu suññavimānappaṭibaddham asāmikam, yam vā panaññampi pathavimahāsamuddahimavantādinissitamasāmikam ratanam, tam niddittham hoti.

Na no samam atthi Tathagatenati na-iti patisedhe. No-iti avadharane. Samanti tulyam. Atthīti vijjati. Tathāgatenāti Buddhena. Kim vuttam hoti? Yam etam vittañca ratanañca pakāsitam, ettha ekampi Buddharatanena sadisam ratanam nevatthi. Yampi hi tam cittīkatatthena ratanam, seyyathidam? Rañño cakkavattissa cakkaratanam maniratanañca, yamhi uppanne mahājano na aññattha cittīkāram karoti, na koci pupphagandhādīni gahetvā yakkhatthānam vā bhūtatthānam vā gacchati, sabbopi jano cakkaratanamaniratanameva cittīkāram karoti pūjeti, tam tam varam pattheti, patthitapatthitañcassa ekaccam samijihati, tampi ratanam Buddharatanena samam natthi. Yadi hi cittīkatatthena ratanam, Tathāgatova ratanam. Tathāgate hi uppanne ye keci mahesakkhā devamanussā na te aññatra cittīkāram karonti, na kañci aññam pūjenti. Tathā hi brahmā Sahampati Sinerumattena ratanadāmena Tathāgatam pūjesi, yathābalañca aññe devā manussā ca Bimbisārakosalarāja-anāthapindikādayo. Parinibbutampi Bhagavantam uddissa channavutikotidhanam vissajjetvā Asokamahārājā sakalajambudīpe caturāsīti vihārasahassāni patitthāpesi, ko pana vādo aññesam cittīkārānam. Apica kassaññassa parinibbutassāpi jātibodhidhammacakkappavattanaparinibbānatthānāni paţimācetiyādīni vā uddissa evam cittīkāragarukāro pavattati yathā Bhagavato. Evamcittīkatatthenāpi Tathāgatasamam ratanam natthi.

Tathā yampi taṁ **mahagghaṭṭhena ratanaṁ**. Seyyathidaṁ? Kāsikaṁ vatthaṁ. Yathāha "jiṇṇampi bhikkhave Kāsikaṁ vatthaṁ vaṇṇavantañceva hoti sukhasamphassañca mahagghañcā"ti¹, tampi Buddharatanena samaṁ natthi. Yadi hi mahagghaṭṭhena ratanaṁ, Tathāgatova ratanaṁ. Tathāgato hi yesaṁ paṁsukampi² paṭiggaṇhāti, tesaṁ taṁ mahapphalaṁ hoti mahānisaṁsaṁ seyyathāpi Asokarañño, idamassa mahagghatāya. Evaṁ mahagghatāvacanena cettha dosābhāvasādhakaṁ idhaṁ suttapadaṁ veditabbaṁ—

"Yesam kho pana so paṭiggaṇhāti cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccaya-bhesajjaparikkhāram, tesam tam mahapphalam hoti mahānisamsam. Idamassa mahagghatāya vadāmi. Seyyathāpi tam bhikkhave kāsikam vattham mahaggham, tathūpamāham bhikkhave imam puggalam vadāmī"ti<sup>3</sup>.

Evam mahagghaṭṭhenapi Tathāgatasamam ratanam natthi.

Tathā yampi tam atulaṭṭhena ratanam. Seyyathidam? Rañño cakkavattissa cakkaratanam uppajjati indanīlamaṇimayanābhi sattaratanamayasahassāram pavāļamayanemi rattasuvaṇṇamayasandhi, yassa dasannam dasannam arānamupari ekam muṇḍāram⁴ hoti vātam gahetvā saddakaraṇattham, yena kato saddo sukusalappatāḷitapañcaṅgikatūriyasaddo viya hoti, yassa nābhiyā ubhosu passesu⁵ dve sīhamukhāni honti, abbhantaram sakaṭacakkasseva susiram. Tassa kattā vā kāretā vā natthi, kammapaccayena ututo samuṭṭhāti. Yam rājā dasavidham cakkavattivattam pūretvā tadahuposathe puṇṇamadivase sīsamnhāto uposathiko uparipāsādavaragato sīlāni sodhento nisinno puṇṇacandam viya sūriyam viya ca uṭṭhentam passati, yassa dvādasayojanato saddo suyyati, yojanato vaṇṇo dissati, yam mahājanena "dutiyo maññe cando sūriyo vā uṭṭhito"ti ativiya kotūhalajātena dissamānam nagarassa upari āgantvā rañño antepurassa pācīnapasse nāti-uccam nātinīcam hutvā mahājanassa gandhapupphādīhi pūjetum yuttaṭṭhāne akkhāhatam viya tiṭṭhati.

<sup>1.</sup> Am 1. 250 pitthe.

<sup>2.</sup> Pamsukūlampi (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Am 1. 250 pitthe.

<sup>4.</sup> Muddhāram (Sī)

<sup>5.</sup> Ubhatopasse (Sī, Ka)

Tadeva anubandhamānaṁ **hatthiratanaṁ** uppajjati, sabbaseto rattapādo sattappatiṭṭho iddhimā vehāsaṅgamo uposathakulā vā chaddantakulā vā āgacchati, uposathakulā ca āgacchanto¹ sabbajeṭṭho āgacchati, chaddantakulā sabbakaniṭṭho sikkhitasikkho damathūpeto, so² dvādasayojanaṁ parisaṁ gahetvā sakalajambudīpaṁ anusaṁyāyitvā purepātarāsameva sakaṁ rājadhāniṁ āgacchati.

Tampi anubandhamānam **assaratanam** uppajjati, sabbaseto rattapādo kāļasīso muñjakeso valāhakassarājakulā āgacchati. Sesamettha hatthiratanasadisameva.

Tampi anubandhamānam **maṇiratanam** uppajjati, so hoti maṇi veluriyo subho jātimā aṭṭhamso suparikammakato āyāmato cakkanābhisadiso, vepullapabbatā āgacchati, so caturangasamannāgatepi andhakāre rañño dhajaggam gato yojanam obhāseti, yassobhāsena manussā "divā"ti maññamānā kammante payojenti, antamaso kunthakipillikam upādāya passanti.

Tampi anubandhamānaṁ **itthiratanaṁ** uppajjati, pakati-aggamahesī vā hoti, uttarakuruto vā āgacchati maddarājakulato vā, atidīghatādichadosavivajjitā atikkantā mānusavaṇṇaṁ appattā dibbavaṇṇaṁ, yassā rañño sītakāle uṇhāni gattāni honti, uṇhakāle sītāni, satadhā phoṭita³tūlapicuno viya samphasso hoti, kāyato candanagandho vāyati, mukhato uppalagandho, pubbuṭṭhāyinitādi-anekaguṇasamannāgatā ca hoti.

Tampi anubandhamānam **gahapatiratanam** uppajjati rañño pakatikammakāro seṭṭhi<sup>4</sup>, yassa cakkaratane uppannamatte dibbam cakkhu<sup>5</sup> pātubhavati, yena samantato<sup>6</sup> yojanamatte nidhim passati asāmikampi sasāmikampi, so rājānam upasankamitvā pavāreti "appossukko tvam deva hoti, aham te dhanena dhanakaraṇīyam karissāmī"ti.

- 1. Āgacchanto hi (Sī)
- 3. Pothita (Ka)
- 5. Cakkhum (Sī, Syā)

- 2. Yo (Ka)
- 4. Setthī (Syā)
- 6. Yena samannāgato samantato (Syā)

Tampi anubandhamānam pariņāyakaratanam uppajjati rañño pakatijeṭṭhaputto, cakkaratane uppannamatte atirekapaññāveyyattiyena samannāgato hoti, dvādasayojanāya parisāya cetasā cittam parijānitvā niggahapaggahasamattho hoti, so rājānam upasankamitvā pavāreti "appossukko tvam deva hoti, aham te rajjam anusāsissāmī"ti. Yam vā panaññampi evarūpam atulaṭṭhena ratanam, yassa na sakkā tulayitvā tīrayitvā aggho kātum "satam vā sahassam vā agghati koṭim vā"ti. Tattha ekaratanampi Buddharatanena samam natthi. Yadi hi atulaṭṭhena ratanam, Tathāgatova ratanam. Tathāgato hi na sakkā sīlato vā samādhito vā paññādīnam vā aññatarato kenaci tulayitvā tīrayitvā "ettakaguņo vā iminā samo vā sappaṭibhāgo vā"ti paricchinditum. Evam atulaṭṭhenapi Tathāgatasamam ratanam natthi.

Tathā yampi tam **dullabhadassanaṭṭhena ratanam**, seyyathidam¹ dullabhapātubhāvo² rājā cakkavatti, cakkādīni ca tassa ratanāni, tampi Buddharatanena samam natthi. Yadi hi dullabhadassanaṭṭhena ratanam, Tathāgatova ratanam, kuto cakkavatti-ādīnam ratanattam. Tāni hi³ ekasmimyeva kappe anekāni uppajjanti. Yasmā pana asaṅkhyeyyepi kappe Tathāgatasuñño loko hoti, tasmā Tathāgatova kadāci karahaci uppajjanato dullabhadassano. Vuttampi cetam Bhagavatā parinibbānasamaye—

"Devatā Ānanda ujjhāyanti 'dūrā ca vatamha āgatā Tathāgatam dassanāya, kadāci karahaci Tathāgatā loke uppajjanti Arahanto Sammāsambuddhā, ajjeva rattiyā pacchime yāme Tathāgatassa parinibbānam bhavissati, ayañca mahesakkho bhikkhu Bhagavato purato ṭhito ovārento, na mayam labhāma pacchime kāle Tathāgatam dassanāyā'ti"<sup>4</sup>.

Evam dullabhadassanatthenāpi Tathāgatasamam ratanam natthi.

Tathā yampi tam anomasattaparibhogaṭṭhena ratanam. Seyyathidam? Rañño cakkavattissa cakkaratanādi. Tañhi kotisatasahassadhanānampi

<sup>1.</sup> Seyyathāpi (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Yāni (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Dullabhapātubhāvato (Sī)

<sup>4.</sup> Dī 2. 115 pitthe.

sattabhūmikapāsādavaratale vasantānampi caṇḍālavenanesādarathakārapukkusādīnaṁ nīcakulikānaṁ omakapurisānaṁ supinantepi paribhogatthāya na nibbattati. Ubhato sujātassa pana rañño khattiyasseva paripūritadasavidhacakkavattivattassa paribhogatthāya nibbattanato anomasattaparibhogaṃyeva hoti, tampi Buddharatanasamaṁ natthi. Yadi hi anomasattaparibhogaṭṭhena ratanaṁ, Tathāgatova ratanaṁ. Tathāgato hi loke omakasattasammatānaṁ anupanissayasampannānaṁ viparītadassanānaṁ Pūraṇakassapādīnaṁ channaṁ satthārānaṁ aññesañca evarūpānaṁ supinantepi aparibhogo. Upanissayasampannānaṁ pana catuppadāyapi gāthāya pariyosāne arahattamadhigantuṁ samatthānaṁ nibbedhikañāṇadassanānaṁ Bāhiyadārucīriyappabhutīnaṁ aññesañca mahākulappasutānaṁ mahāsāvakānaṁ paribhogo, te hi taṁ dassanānuttariyasavanānuttariyapāricariyānuttariyādīni sādhentā Tathāgataṁ paribhuñjanti. Evaṁ anomasattaparibhogaṭṭhenāpi Tathāgatasamaṁ ratanaṁ natthi.

Yampi tam avisesato ratijananatthena ratanam. Seyyathidam? Rañño cakkavattissa cakkaratanam. Tam hi disvāva rājā cakkavatti attamano hoti, evampi tam rañño ratim janeti. Puna caparam raja cakkavatti vamena hatthena suvannabhinkāram<sup>2</sup> gahetvā dakkhinena hatthena cakkaratanam abbhukkirati "pavattatu bhavam cakkaratanam, abhivijinātu bhavam cakkaratanan"ti. Tato cakkaratanam pañcangikam viya tūriyam madhurassaram niccharantam ākāsena puratthimam disam gacchati, anvadeva rājā cakkavatti cakkānubhāvena dvādasayojanavitthinnāya caturanginiyā senāya nāti-uccam nātinīcam uccarukkhānam hetthābhāgena, nīcarukkhānam uparibhāgena, rukkhesu pupphaphalapallavādipannākāram gahetvā āgatānam hatthato pannākāram ca ganhanto "ehi kho mahārājā"ti evamādinā paramanipaccakārena āgate patirājāno "pāno na hantabbo"tiādinā nayena anusāsanto gacchati. Yattha pana rājā bhuñjitukāmo vā divāseyyam vā kappetukāmo hoti, tattha cakkaratanam ākāsā orohitvā udakādisabbakiccakkhame same bhūmibhāge akkhāhatam viya titthati. Puna rañño gamanacitte uppanne purimanayeneva saddam karontam gacchati, tam<sup>3</sup> sutvā dvādasayojanikāpi parisā ākāsena

gacchati. Cakkaratanam anupubbena puratthimam samuddam ajjhogāhati, tasmim ajjhogāhante udakam yojanappamāṇam apagantvā bhittīkatam viya tiṭṭhati. Mahājano yathākāmam satta ratanāni gaṇhāti. Puna rājā suvaṇṇabhiṅkāram gahetvā "ito paṭṭhāya mama rajjan"ti udakena abbhukkiritvā nivattati. Senā purato hoti, cakkaratanam pacchato, rājā majjhe. Cakkaratanena osakkitosakkitaṭṭhānam udakam paripūrati. Eteneva upāyena dakkhiṇapacchimuttarepi samudde gacchati.

Evam catuddisam anusamyāyitvā cakkaratanam tiyojanappamānam<sup>1</sup> ākāsam ārohati. Tattha thito rājā cakkaratanānubhāvena vijitavijayo pañcasataparittadīpapatimanditam sattavojanasahassaparimandalam pubbavideham, tathā atthayojanasahassaparimandalam uttarakurum, sattayojanasahassaparimandalamyeva aparagoyanam, dasayojanasahassaparimandalam jambudīpancāti evam catumahādīpadvisahassaparittadīpapatimanditam ekam cakkavālam suphullapundarīkavanam viya oloketi. Evam olokayato cassa anappakā<sup>2</sup> rati uppajjati. Evampi tam cakkaratanam rañño ratim janeti, tampi Buddharatanasamam natthi. Yadi hi ratijananatthena ratanam, Tathagatova ratanam, kim karissati etam cakkaratanam. Tathagato hi yassa dibbaya ratiyā cakkaratanādīhi sabbehipi janitā cakkavattirati sankhampi kalampi kalabhāgampi na upeti, tatopi ratito uttaritarañca panītatarañca attano ovādappatikarānam asankhyeyyānampi devamanussānam pathamajihānaratim, dutiyatatiyacatutthapañcamajihānaratim, ākāsānañcāyatanaratim, viññānañcāyatanaākiñcaññāyatananevasaññānāsaññāyatanaratim, sotāpattimaggaratim, sotāpattiphalaratim, sakadāgāmi-anāgāmi-arahattamaggaphalaratinca janeti. Evam ratijananatthenāpi Tathāgatasamam ratanam natthīti.

Apica ratanam nāmetam duvidham hoti saviññāṇakamaviññāṇakañca. Tattha aviññāṇakam cakkaratanam maṇiratanañca, yam vā panaññampi anindriyabaddhasuvaṇṇarajatādi, saviññāṇakam hatthiratanādipariṇāyakaratanapariyosānam, yam vā panaññampi evarūpam indriyabaddham. Evam duvidhe cettha saviññāṇakaratanam

aggamakkhāyati. Kasmā? Yasmā aviññāṇakaṁ suvaṇṇarajatamaṇimuttādiratanaṁ saviññāṇakānaṁ hatthiratanādīnaṁ alaṅkāratthāya upanīyati.

Saviññaṇakaratanampi duvidham tiracchānagataratanam manussaratanañca. Tattha manussaratanam aggamakkhāyati. Kasmā? Yasmā tiracchānagataratanam manussaratanassa opavayham hoti. Manussaratanampi duvidham itthiratanam purisaratanañca. Tattha purisaratanam aggamakkhāyati. Kasmā? Yasmā itthiratanam purisaratanassa paricārikattam āpajjati. Purisaratanampi duvidham agārikaratanam anagārikaratanam anagārikaratanam aggamakkhāyati. Kasmā? Yasmā agārikaratanasu aggo cakkavattipi sīlādiguṇayuttam¹ anagārikaratanam pañcapatiṭṭhitena vanditvā upaṭṭhahitvā payirupāsitvā dibbamānusikā sampattiyo pāpuṇitvā ante nibbānasampattim pāpuṇāti.

Evam anagārikaratanampi duvidham ariyaputhujjanavasena. Ariyataranampi duvidham sekhāsekhavasena. Asekharatanampi duvidham sukkhavipassakasamathayānikavasena. Samathayānikaratanampi duvidham sāvakapāramippattamappattamca. Tattha sāvakapāramippattam aggamakkhāyati. Kasmā? Guṇamahantatāya. Sāvakapāramippattaratanatopi Paccekabuddharatanam aggamakkhāyati. Kasmā? Guṇamahantatāya. Sāriputtamoggallānasadisāpi hi anekasatā sāvakā ekassa Paccekabuddhassa guṇānam satabhāgampi na upenti². Paccekabuddharatanatopi Sammāsambuddharatanam aggamakkhāyati. Kasmā? Guṇamahantatāya. Sakalampi hi jambudīpam pūretvā pallankena pallankam ghaṭentā nisinnā Paccekabuddhā ekassa Sammāsambuddhassa guṇānam neva sankham na kalam na kalabhāgam upenti. Vuttañhetam Bhagavatā "yāvatā bhikkhave sattā apadā vā -pa- Tathāgato tesam aggamakkhāyatī"ti-ādi³. Evam kenaci pariyāyena Tathāgatasamam ratanam natthi. Tenāha Bhagavā "na no samam atthi Tathāgatenā"ti.

Evam Bhagavā Buddharatanassa aññehi ratanehi asamatam vatvā idāni tesam sattānam uppanna-upaddavavūpasamattham neva jātim na gottam na kolaputtiyam na vaṇṇapokkharatādim nissāya, apica kho Avīcimupādāya

<sup>1.</sup> Pañcasīlādiguņayuttam (Ka)

<sup>2.</sup> Neva sankham na kalam na kalabhāgam upenti (Syā)

<sup>3.</sup> Am 1. 343; Am 2. 29; Khu 1. 254 pitthesu.

bhavaggapariyante loke sīlasamādhikkhandhādīhi guņehi Buddharatanassa asadisabhāvaṁ nissāya saccavacanaṁ payuñjati "idampi Buddhe ratanaṁ paṇītaṁ, etena saccena suvatthi hotū"ti.

Tassattho—idampi idha vā huram vā saggesu vā yamkinci atthi vittam vā ratanam vā, tena saddhim tehi tehi gunehi asamattā Buddhe ratanam panītam. Yadi hi etam saccam, atha etena saccena imesam pānīnam suvatthi hotu, sobhanānam atthitā hotu arogatā nirupaddavatāti. Ettha ca yathā "cakkhu kho Ānanda suññam attena vā attaniyena vā"ti evamādīsu<sup>1</sup> attabhāvena vā attaniyabhāvena vāti attho. Itarathā hi cakkhu attā vā attaniyam vāti appatisiddhameva siyā. Evam **ratanam panītan**ti ratanattam panītam, ratanabhāvo panītoti ayamattho veditabbo. Itarathā hi Buddho neva ratananti sijiheyya. Na hi yattha ratanam atthi, tam ratananti na sijihati<sup>2</sup>. Yattha pana cittīkatādi-atthasankhātam yena vā tena vā vidhinā sambandhagatam ratanam atthi, yasmā tam ratanattamupādāya ratananti paññāpīyati, tasmā tassa ratanassa atthitāya ratananti sijjhati. Atha vā idampi Buddhe ratananti imināpi pakārena Buddhova ratananti evamattho veditabbo. Vuttamattāya ca Bhagavatā imāya gāthāya rājakulassa sotthi jātā, bhayam vūpasantam. Imissā gāthāya āṇā kotisatasahassacakkavālesu amanussehi patiggahitāti.

#### Khayam virāgantigāthāvannanā

4. Evam Buddhaguņena saccam vatvā idāni nibbānadhammaguņena vattumāraddho "khayam virāgan"ti. Tattha yasmā nibbānasacchikiriyāya rāgādayo khīņā honti parikkhīņā, yasmā vā tam tesam anuppādanirodhakkhayamattam, yasmā ca tam rāgādivippayuttam sampayogato ca ārammaṇato ca, yasmā vā tamhi sacchikate rāgādayo accantam virattā honti vigatā viddhastā, tasmā khayanti ca virāganti ca vuccati. Yasmā panassa na uppādo paññāyati, na vayo, na ṭhitassa aññathattam, tasmā tam na jāyati na jīyati na mīyatīti katvā amatanti vuccati. Uttamatthena pana atappakaṭṭhena ca paṇītanti. Yadajjhagāti yam ajjhagā vindi paṭilabhi, attano ñāṇabalena sacchākāsi.

Sakyamunīti Sakyakulappasutattā sakyo, moneyyadhammasamannāgatattā muni, sakyo eva muni Sakyamuni. Samāhitoti ariyamaggasamādhinā samāhitacitto. Na tena dhammena samatthi kiñcīti tena khayādināmakena Sakyamuninā adhigatena dhammena samam kiñci dhammajātam natthi. Tasmā suttantarepi vuttam "yāvatā bhikkhave dhammā sankhatā vā asankhatā vā, virāgo tesam aggamakkhāyatī"ti-ādi¹.

Evam Bhagavā nibbānadhammassa aññehi dhammehi asamatam vatvā idāni tesam sattānam uppanna-upaddavavūpasamattham khayavirāgāmatapaṇītatāguṇehi nibbānadhammaratanassa asadisabhāvam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi dhamme ratanam paṇītam, etena saccena suvatthi hotū"ti. Tassattho purimagāthāya vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Yam Buddhasetthotigāthāvannanā

5. Evam nibbānadhammaguņena saccam vatvā idāni maggadhammaguņena vattumāraddho "yam Buddhaseṭṭho"ti. Tattha "bujjhitā saccānī"ti-ādinā nayena Buddho, uttamo pasamsanīyo cāti seṭṭho, Buddho ca so seṭṭho cāti Buddhaseṭṭho, anubuddhapaccekabuddhasutabuddhakhyesu vā Buddhesu seṭṭhoti Buddhaseṭṭho. So Buddhaseṭṭho yam parivaṇṇayī "aṭṭhaṅgikova maggānam, khemam nibbānapattiyā"ti² ca "ariyam vo bhikkhave sammāsamādhim desissāmi sa-upanisam saparikkhāran"ti³ ca evamādinā nayena tattha tattha pasamsi pakāsayi. Sucinti kilesamalasamucchedakaraṇato accantavodānam. Samādhimānantarikaññamāhūti yañca attano pavattisamanantaram niyameneva phalapadānato "ānantarikasamādhī"ti āhu. Na hi maggasamādhimhi uppanne tassa phaluppattinisedhako⁴ koci antarāyo atthi. Yathāha—

"Ayañca puggalo sotāpattiphalasacchikiriyāya paṭipanno assa, kappassa ca uḍḍayhanavelā assa, neva tāva kappo uḍḍayheyya, yāvāyaṁ puggalo na sotāpattiphalaṁ sacchikaroti,

<sup>1.</sup> Am 1. 343; Khu 1. 254 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Ma 3. 116 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 2. 176 pitthe.

<sup>4.</sup> Phaluppattinibandhako (Ka)

ayam vuccati puggalo thitakappī. Sabbepi maggasamangino puggalā thitakappino ''ti $^1$ .

Samādhinā tena samo na vijjatīti tena Buddhaseṭṭhaparivaṇṇitena sucinā ānantarikasamādhinā samo rūpāvacarasamādhi vā arūpāvacarasamādhi vā koci na vijjati. Kasmā? Tesaṁ bhāvitattā tattha tattha brahmaloke upapannassāpi puna nirayādīsupi upapattisambhavato, imassa ca arahattasamādhissa bhāvitattā ariyapuggalassa sabbūpapattisamugghātasambhavato. Tasmā suttantarepi vuttaṁ "yāvatā bhikkhave dhammā saṅkhatā -pa- ariyo aṭṭhaṅgiko maggo, tesaṁ aggamakkhāyatī"ti-ādi².

Evam Bhagavā ānantarikasamādhissa aññehi samādhīhi asamatam vatvā idāni purimanayeneva maggadhammaratanassa asadisabhāvam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi dhamme -pa- hotū"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Ye puggalātigāthāvannanā

6. Evam maggadhammagunenāpi saccam vatvā idāni samghagunenāpi vattumāraddho "ye puggalā"ti. Tattha yeti aniyametvā uddeso. Puggalāti sattā. Aṭṭhāti tesam gaṇanaparicchedo. Te hi cattāro ca paṭipannā cattāro ca phale ṭhitāti aṭṭha honti. Satam pasatthāti sappurisehi Buddhapaccekabuddhabuddhasāvakehi aññehi ca devamanussehi pasatthā. Kasmā? Sahajātasīlādiguṇayogā. Tesañhi campakavakulakusumādīnam sahajātavaṇṇagandhādayo viya sahajātā sīlasamādhi-ādayo guṇā, tena te vaṇṇagandhādisampannāni viya pupphāni devamanussānam satam piyā manāpā pasamsanīyā ca honti. Tena vuttam "ye puggalā aṭṭhasatam pasatthā"ti.

Atha vā yeti aniyametvā uddeso. Puggalāti sattā. Aṭṭhasatanti tesam gaṇanaparicchedo. Te hi ekabījī kolamkolo sattakkhattuparamoti tayo sotāpannā. Kāmarūpārūpabhavesu

adhigataphalā tayo sakadāgāmino. Te sabbepi catunnam paṭipadānam vasena catuvīsati. Antarāparinibbāyī upahaccaparinibbāyī sasaṅkhāraparinibbāyī asaṅkhāraparinibbāyī uddhamsoto akaniṭṭhagāmīti avihesu pañca. Tathā atappasudassasudassīsu. Akaniṭṭhesu pana uddhamsotavajjā cattāroti catuvīsati anāgāmino. Sukkhavipassako samathayānikoti dve arahanto. Cattāro maggaṭṭhāti catupaññāsa. Te sabbepi saddhādhurapaññādhurānam vasena diguṇā hutvā aṭṭhasatam honti. Sesam vuttanayameva.

Cattāri etāni yugāni hontīti te sabbepi aṭṭha vā aṭṭhasataṁ vāti vitthāravasena uddiṭṭhapuggalā saṅkhepavasena sotāpattimaggaṭṭho phalaṭṭhoti ekaṁ yugaṁ, evaṁ yāva arahattamaggaṭṭho phalaṭṭhoti ekaṁ yuganti cattāri yugāni honti. Te dakkhiṇeyyāti ettha teti pubbe aniyametvā uddiṭṭhānaṁ niyametvā niddeso. Ye puggalā vitthāravasena aṭṭha vā, aṭṭhasataṁ vā, saṅkhepavasena cattāri yugāni hontīti vuttā, sabbepi te dakkhiṇaṁ arahantīti dakkhiṇeyyā. Dakkhiṇā nāma kammañca kammavipākañca saddahitvā "esa me idaṁ vejjakammaṁ vā jaṅghapesanikaṁ vā karissatī"ti evamādīni anapekkhitvā diyyamāno deyyadhammo, taṁ arahanti nāma sīlādiguṇayuttā puggalā, ime ca tādisā, tena vuccanti "te dakkhiṇeyyā"ti.

Sugatassa sāvakāti Bhagavā sobhanena gamanena yuttattā, sobhanañca ṭhānaṁ gatattā, suṭṭhu ca gatattā, suṭṭhu eva ca gadattā Sugato, tassa Sugatassa. Sabbepi te vacanaṁ suṇantīti sāvakā. Kāmañca aññepi suṇanti, na pana sutvā kattabbakiccaṁ karonti, ime pana sutvā kattabbaṁ dhammānudhammappaṭipattiṁ katvā maggaphalāni pattā, tasmā "sāvakā"ti vuccanti. Etesu dinnāni mahapphalānīti etesu Sugatasāvakesu appakānipi dānāni dinnāni paṭiggāhakato dakkhiṇāvisuddhibhāvaṁ¹ upagatattā mahapphalāni honti. Tasmā suttantarepi vuttaṁ—

"Yāvatā bhikkhave saṃghā vā gaṇā vā Tathāgatasāvakasaṃgho, tesaṁ aggamakkhāyati, yadidaṁ cattāri purisayugāni aṭṭha purisapuggalā, esa Bhagavato sāvakasaṃgho -pa- aggo vipāko hotī"ti².

<sup>1.</sup> Dakkhiṇānam visuddhibhāvam (Syā)

<sup>2.</sup> Am 1. 343; Am 2. 30; Khu 1. 254 pitthesu.

Evam Bhagavā sabbesampi maggaṭṭhaphalaṭṭhānam vasena samgharatanassa guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi samghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Ye suppayuttātigāthāvannanā

7. Evam maggaṭṭhaphalaṭṭhānam vasena samghaguṇena saccam vatvā idāni tato ekaccānam phalasamāpattisukhamanubhavantānam khīṇāsavapuggalānamyeva guṇena vattumāraddho "ye suppayuttā"ti. Tattha yeti aniyamituddesavacanam¹. Suppayuttāti suṭṭhu payuttā, anekavihitam anesanam pahāya suddhājīvitam nissāya vipassanāya attānam payuñjitumāraddhāti attho. Atha vā suppayuttāti suvisuddhakāyavacīpayogasamannāgatā, tena tesam sīlakkhandham dasseti. Manasā daļhenāti daļhena manasā, thirasamādhiyuttena cetasāti attho. Tena tesam samādhikhandham dasseti. Nikkāminoti kāye ca jīvite ca anapekkhā hutvā paññādhurena vīriyena sabbakilesehi katanikkamanā², tena tesam vīriyasampannam paññakhandham dasseti.

Gotamasāsanamhīti gottato Gotamassa Tathāgatasseva sāsanamhi. Tena ito bahiddhā nānappakārampi amaratapam karontānam suppayogādiguṇābhāvato kilesehi nikkamanābhāvam dasseti. Teti pubbe uddiṭṭhānam niddesavacanam. Pattipattāti ettha pattabbāti patti, pattabbā nāma pattum arahā, yam patvā accantayogakkhemino honti, arahattaphalassetam adhivacanam, tam pattim pattāti pattipattā. Amatanti nibbānam. Vigayhāti ārammaṇavasena vigāhitvā. Laddhāti labhitvā. Mudhāti abyayena kākaṇikamattampi byayam akatvā. Nibbutinti paṭippassaddhakilesadaratham phalasamāpattim. Bhuñjamānāti anubhavamānā. Kim vuttam hoti? Ye imasmim Gotamasāsanamhi sīlasampannattā suppayuttā, samādhisampannattā manasā daļhena, paññāsampannattā nikkāmino, te imāya sammāpaṭipadāya amatam vigayha mudhā laddhā phalasamāpattisaññitam nibbutim bhuñjamānā pattipattā nāma hontīti.

Evam Bhagavā phalasamāpattisukhamanubhavantānam khīṇāsavapuggalānameva vasena samgharatanassa guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi samghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Yathindakhīlotigāthāvannanā

8. Evam khīṇāsavapuggalānam guṇena samghādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni bahujanapaccakkhena sotāpannasseva guṇena vattumāraddho "yathindakhīlo"ti. Tattha yathāti upamāvacanam. Indakhīloti nagaradvāravinivāraṇattham ummārabbhantare aṭṭha vā dasa vā hatthe pathavim khaṇitvā ākoṭitassa sāradārumayathambhassetam adhivacanam. Pathavinti bhūmim. Sitoti anto pavisitvā nissito. Siyāti bhaveyya. Catubbhi vātehīti catūhi disāhi āgatehi vātehi. Asampakampiyoti kampetum vā cāletum vā asakkuṇeyyo. Tathūpamanti tathāvidham¹. Sappurisanti uttamapurisam. Vadāmīti bhaṇāmi. Yo ariyasaccāni avecca passatīti yo cattāri ariyasaccāni paññāya ajjhogāhetvā passati. Tattha ariyasaccāni Kumārapañhe vuttanayeneva veditabbāni.

Ayam panettha **sankhepattho**—yathā hi indakhīlo gambhīranematāya pathavissito catubbhi vātehi asampakampiyo siyā, imampi sappurisam tathūpamameva vadāmi, yo ariyasaccāni avecca passati. Kasmā? Yasmā sopi<sup>2</sup> indakhīlo viya catūhi vātehi sabbatitthiyavādavātehi asampakampiyo hoti, tamhā dassanā kenaci kampetum vā cāletum vā asakkuņeyyo. Tasmā suttantarepi vuttam—

"Seyyathāpi bhikkhave ayokhīlo vā indakhīlo vā gambhīranemo sunikhāto acalo asampakampī, puratthimāya cepi disāya āgaccheyya bhusā vātavuṭṭhi, neva naṁ saṅkampeyya na sampakampeyya na sampacāleyya. Pacchimāya -pa- dakkhiṇāya, uttarāyapi ce -pa- na sampacāleyya. Taṁ kissa hetu, gambhīrattā bhikkhave

nemassa, sunikhātattā indakhīlassa. Evameva kho bhikkhave ye ca kho keci samaṇā vā brāhmaṇā vā 'idaṁ dukkhanti -pa- paṭipadā'ti yathābhūtaṁ pajānanti, te na aññassa samaṇassa vā brāhmaṇassa vā mukhaṁ olokenti¹ 'ayaṁ nūna bhavaṁ jānaṁ jānāti, passaṁ passatī'ti. Taṁ kissa hetu, sudiṭṭhattā bhikkhave catunnaṁ ariyasaccānan''ti².

Evam Bhagavā bahujanapaccakkhassa sotāpannasseva vasena samgharatanassa guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi samghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

### Ye ariyasaccānīti gāthāvannanā

9. Evam avisesato sotāpannassa guņena samghādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni ye te tayo sotāpannā ekabījī kolamkolo sattakkhattuparamoti. Yathāha—

"Idhekacco puggalo tiṇṇaṁ saṁyojanānaṁ parikkhayā sotāpanno hoti -pa- so ekaṁyeva bhavaṁ nibbattitvā dukkhassantaṁ karoti, ayaṁ ekabījī. Tathā dve vā tīṇi vā kulāni sandhāvitvā saṁsaritvā ukkhassantaṁ karoti, ayaṁ kolaṁkolo. Tathā sattakkhattuṁ devesu ca manussesu ca sandhāvitvā saṁsaritvā dukkhassantaṁ karoti, ayaṁ sattakkhattuparamo"ti³.

Tesam sabbakaniţihassa sattakkhattuparamassa gunena vattumāraddho "ye ariyasaccānī"ti. Tattha ye ariyasaccānīti etam vuttanayameva. Vibhāvayantīti paññā-obhāsena saccappaţicchādakam kilesandhakāram vidhamitvā attano pakāsāni pākaṭāni karonti. Gambhīrapaññenāti appameyyapaññatāya sadevakassa lokassa ñānena alabbhaneyyappatiṭṭhapaññena, sabbaññunāti vuttam hoti. Sudesitānīti samāsabyāsasākalyavekalyādīhi tehi tehi nayehi suṭṭhu desitāni. Kiñcāpi te

honti bhusam pamattāti te vibhāvita-ariyasaccā puggalā kiñcāpi devarajjacakkavattirajjādippamādaṭṭhānam āgamma bhusam pamattā honti, tathāpi sotāpattimaggañāṇena abhisankhāraviññāṇassa nirodhena ṭhapetvā satta bhave anamatagge samsāre ye uppajjeyyum nāmañca rūpañca, tesam niruddhattā atthangatattā na aṭṭhamam bhavam ādiyanti, sattamabhave eva pana vipassanam ārabhitvā arahattam pāpuṇanti.

Evam Bhagavā sattakkhattuparamavasena samgharatanassa guņam vatvā idāni tameva guņam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi samghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Sahāvassātigāthāvaņņanā

10. Evam sattakkhattuparamassa aṭṭhamam bhavam anādiyanaguṇena saṃghādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni tasseva satta bhave ādiyatopi aññehi appahīnabhavādānehi puggalehi visiṭṭhena guṇena vattumāraddho "sahāvassā"ti. Tattha sahāvāti saddhimyeva. Assāti "na te bhavam aṭṭhamamādiyantī"ti vuttesu aññatarassa. Dassanasampadāyāti sotāpattimaggasampattiyā. sotāpattimaggo hi nibbānam disvā kattabbakiccasampadāya sabbapaṭhamam nibbānadassanato "dassanan"ti vuccati, tassa attani pātubhāvo dassanasampadā, tāya dassanasampadāya saha eva. Tayassu dhammā jahitā bhavantīti ettha assu-iti padapūraṇamatte nipāto "idam su me Sāriputta mahāvikaṭabhojanasmim hotī"ti-ādīsu¹ viya. Yato sahāvassa dassanasampadāya tayo dhammā jahitā bhavanti pahīnā hontīti ayamettha attho.

Idāni jahitadhammadassanatthamāha "sakkāyadiṭṭhī vicikicchitañca, sīlabbataṁ vāpi yadatthi kiñcī"ti. Tattha sati kāye vijjamāne upādānakkhandhapañcakākhye kāye vīsativatthukā diṭṭhi sakkāyadiṭṭhi, satī vā tattha kāye diṭṭhītipi sakkāyadiṭṭhi, yathāvuttappakāre kāye vijjamānā diṭṭhīti attho. Satiyeva vā kāye diṭṭhītipi sakkāyadiṭṭhi, yathāvuttappakāre kāye

vijjamāne rūpādisankhāto attāti evam pavattā diṭṭhīti attho. Tassā ca pahīnattā sabbadiṭṭhigatāni pahīnāneva honti. Sā hi nesam mūlam. Sabbakilesabyādhivūpasamanato paññā "cikicchitan"ti vuccati, tam paññācikicchitam ito vigatam, tato vā paññācikicchitā idam vigatanti vicikicchitam. "Satthari kaṅkhatī"ti-ādinā¹ nayena vuttāya aṭṭhavatthukāya vimatiyā etam adhivacanam. Tassā pahīnattā sabbānipi vicikicchitāni pahīnāni honti. Tam hi nesam mūlam. "Ito bahiddhā samaṇabrāhmaṇānam sīlena suddhi vatena suddhī"ti evamādīsu² āgatam gosīlakukkurasīlādikam sīlam govatakukkuravatādikañca vatam sīlabbatanti vuccati, tassa pahīnattā sabbampi naggiyamuṇḍikādi-amaratapam pahīnam hoti. Tañhi tassa mūlam, teneva³ sabbāvasāne vuttam "yadatthi kiñcī"ti. Dukkhadassanasampadāya cettha sakkāyadiṭṭhi, samudayadassanasampadāya vicikicchitam, maggadassananibbānadassanasampadāya sīlabbatam pahīyatīti viññātabbam.

#### Catūhapāyehītigāthāvaņņanā

11. Evamassa kilesavaṭṭappahānaṁ dassetvā idāni tasmiṁ kilesavaṭṭe sati yena vipākavaṭṭena bhavitabbaṁ, tappahānā tassāpi pahānaṁ dīpento āha "catūhapāyehi ca vippamutto"ti. Tattha cattāro apāyā nāma nirayatiracchānapettivisaya-asurakāyā. Tehi esa satta bhave ādiyantopi vippamuttoti attho.

Evamassa vipākavaṭṭappahānaṁ dassetvā idāni yamassa<sup>4</sup> vipākavaṭṭassa mūlabhūtaṁ kammavaṭṭaṁ, tassāpi pahānaṁ dassento āha "chaccābhiṭhānāni abhabba kātun"ti. Tattha abhiṭhānānīti oṭārikaṭṭhānāni, tāni esa cha abhabbo kātuṁ. Tāni ca "aṭṭhānametaṁ bhikkhave anavakāso, yaṁ diṭṭhisampanno puggalo mātaraṁ jīvitā voropeyyā"ti-ādinā<sup>5</sup> nayena ekakanipāte vuttāni mātughātapitughāta-arahantaghātalohituppādasaṁghabheda-aññasatthāruddesakammānīti veditabbāni. Tāni hi kiñcāpi diṭṭhisampanno ariyasāvako kunthakipillikampi jīvitā na voropeti,

<sup>1.</sup> Abhi 1. 208; Abhi 2. 379 pitthesu.

<sup>2.</sup> Abhi 1. 241; Abhi 2. 389 pitthesu.

<sup>3.</sup> Tena (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Yam imassa (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Am 1. 28; Ma 3. 110; Abhi 2. 349 pitthesu.

apica kho pana puthujjanabhāvassa vigarahaṇatthaṁ vuttāni. Puthujjano hi adiṭṭhisampannattā evaṁmahāsāvajjāni abhiṭhānānipi karoti, dassanasampanno pana abhabbo tāni kātunti. Abhabbaggahaṇañcettha bhavantarepi akaraṇadassanatthaṁ. Bhavantarepi hi esa attano ariyasāvakabhāvaṁ ajānantopi dhammatāya eva etāni vā cha pakatipāṇātipātādīni vā pañca verāni aññasatthāruddesena saha cha ṭhānāni na karoti, yāni sandhāya ekacce "cha chābhiṭhānānī"tipi paṭhanti. Matamacchaggāhādayo cettha ariyasāvakagāmadārakānaṁ nidassanaṁ.

Evam Bhagavā satta bhave ādiyatopi ariyasāvakassa aññehi appahīnabhavādānehi puggalehi visiṭṭhaguṇavasena samgharatanassa guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi samghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā kotisatasahassacakkavālesu amanussehi patiggahitāti.

#### Kiñcāpi sotigāthāvaņņanā

12. Evam satta bhave ādiyatopi aññehi appahīnabhavādānehi puggalehi visiṭṭhaguṇena samghādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni na kevalam dassanasampanno cha abhiṭhānāni abhabbo kātum, kintu appamattakampi pāpakammam katvā tassa paṭicchādanāyapi abhabboti pamādavihārinopi dassanasampannassa katappaṭicchādanābhāvaguṇena vattumāraddho "kiñcāpi so kamma karoti pāpakan"ti.

Tassattho—so dassanasampanno kiñcāpi satisammosena pamādavihāram āgamma yam tam Bhagavatā lokavajjam sañciccātikkamanam¹ sandhāya vuttam "yam mayā sāvakānam sikkhāpadam paññattam, tam mama sāvakā jīvitahetupi nātikkamantī"ti², tam ṭhapetvā aññam kuṭikārasahaseyyādim paṇṇattivajjavītikkamasaṅkhātam Buddhappatikuṭṭham kāyena pāpakammam karoti, padasodhammauttarichappañcavācādhammadesanasamphappalāpapharusavacanādim vā vācāya uda cetasā vā katthaci lobhadosuppādanam jātarūpādisādiyanam cīvarādiparibhogesu apaccavekkhaṇādim vā pāpakammam karoti. Abhabbo so

tassa paţicchadāya na so tam "idam akappiyamakaranīyan"ti jānitvā muhuttampi paṭicchādeti, tamkhaṇam eva pana Satthari vā viññūsu vā sabrahmacārīsu āvi katvā yathādhammam paṭikaroti, "na puna karissāmī"ti evam samvaritabbam vā samvarati. Kasmā? Yasmā abhabbatā diṭṭhapadassa vuttā, evarūpampi pāpakammam katvā tassa paṭicchādāya diṭṭhanibbānapadassa dassanasampannassa puggalassa abhabbatā vuttāti attho.

#### Katham?

"Seyyathāpi bhikkhave daharo kumāro mando uttānaseyyako hatthena vā pādena vā aṅgāraṁ akkamitvā khippameva paṭisaṁharati, evameva kho bhikkhave dhammatā esā diṭṭhisampannassa puggalassa, kiñcāpi tathārūpiṁ āpaṭtiṁ āpajjati, yathārūpāya āpattiyā vuṭṭhānaṁ paññāyati. Atha kho naṁ khippameva Satthari vā viññūsu vā sabrahmacārīsu deseti vivarati uttānīkaroti, desetvā vivaritvā uttānīkatvā āyatiṁ saṁvaraṁ āpajjatī"ti¹.

Evam Bhagavā pamādavihārinopi dassanasampannassa katappaṭicchādanābhāvaguṇena saṃgharatanassa guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya saccavacanam payuñjati "idampi saṃghe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Vanappagumbetigāthāvannanā

13. Evam samghapariyāpannānam puggalānam tena tena guṇappakārena samghādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni yvāyam Bhagavatā ratanattayaguṇam dīpentena idha samkhepena aññatra ca vitthārena pariyattidhammo desito, tampi² nissāya puna Buddhādhiṭṭhānam saccam vattumāraddho "vanappagumbe yathā phussitagge"ti. Tattha āsannasannivesavavatthitānam rukkhānam samūho vanam, mūlasārapheggutacasākhāpalāsehi pavuddho gumbo pagumbo, vanassa, vane vā pagumbo vanappagumbo. Svāyam "vanappagumbe"ti vutto, evampi hi vattum labbhati "atthi

savitakkasavicāre, atthi avitakkavicāramatte, sukhe dukkhe jīve"ti-ādīsu¹ viya. Yathāti upamāvacanaṁ². Phussitāni aggāni assāti phussitaggo, sabbasākhāpasākhāsu sañjātapupphoti attho. So pubbe vuttanayeneva "phussitagge"ti vutto. Gimhānamāse paṭhamasmim gimheti ye cattāro gimhānam māsā, tesaṁ catunnaṁ gimhamāsānaṁ ekasmiṁ māse. Katarasmiṁ māse iti ce? Paṭhamasmiṁ gimhe, citramāseti attho. So hi "paṭhamagimho"ti ca "bālavasanto"ti³ ca vuccati. Tato paraṁ padatthato pākaṭameva.

Ayam panettha **piṇḍattho**—yathā paṭhamagimhanāmake bālavasante nānāvidharukkhagahane vane<sup>4</sup> supupphitaggasākho<sup>5</sup> taruṇarukkhagacchapariyāyanāmo pagumbo ativiya sassiriko hoti, evameva<sup>6</sup> khandhāyatanādīhi satipaṭṭhānasammappadhānādīhi sīlasamādhikkhandhādīhi vā nānappakārehi atthappabhedapupphehi ativiya sassirikattā tathūpamam nibbānagāmimaggadīpanato nibbānagāmim pariyattidhammavaram neva lābhahetu na sakkārādihetu, kevalantu mahākaruṇāya abbhussāhitahadayo sattānam paramahitāya adesayīti. **Paramam hitāyā**ti ettha ca gāthābandhasukhattham anunāsiko. Ayam panattho—paramahitāya nibbānāya adesayīti.

Evam Bhagavā imam supupphitaggavanappagumbasadisam pariyattidhammam vatvā idāni tameva nissāya Buddhādhiṭṭhānam saccavacanam payuñjati "idampi Buddhe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Kevalam pana idampi yathāvuttapakārapariyattidhammasankhātam Buddhe ratanam paṇītanti evam yojetabbam. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

### Varo varaññūtigāthāvaṇṇanā

14. Evam Bhagavā pariyattidhammena Buddhādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni lokuttaradhammena vattumāraddho "varo varaññū"ti. Tattha varoti paṇītādhimuttikehi icchito? "Aho vata mayampi evarūpā assāmā"ti, varaguṇayogato vā varo uttamo seṭṭhoti attho.

<sup>1.</sup> Dī 1. 53; Ma 2. 185 pitthesu.

<sup>2.</sup> Opammavacanam (Sī) 3. Bālavassānoti (Syā)

<sup>4.</sup> Nānāvidharukkhe gahanavane (Sī, Ka)

<sup>5.</sup> Suphussitaggasākho (Ka)

<sup>6.</sup> Evametam (Sī)

<sup>7.</sup> Icchitabbato (Ka)

varaññūti nibbānaññū. nibbānaṁ hi sabbadhammānaṁ uttamaṭṭhena varaṁ, tañcesa bodhimūle sayaṁ paṭivijjhitvā aññāsi. Varadoti Pañcavaggiyabhaddavaggiyajaṭilādīnaṁ aññesañca devamanussānaṁ nibbedhabhāgiyavāsanābhāgiyavaradhammadāyīti attho. Varāharoti varassa maggassa āhaṭattā¹ varāharoti vuccati. So hi Bhagavā Dīpaṅkarato pabhuti samatiṁsa pāramiyo pūrento pubbakehi Sammāsambuddhehi anuyātaṁ purāṇamaggavaramāhari, tena "varāharo"ti vuccati.

Apica sabbaññutaññāṇappaṭilābhena varo, nibbānasacchikiriyāya varaññū, sattānaṁ vimuttisukhadānena varado, uttamapaṭipadāharaṇena varāharo, etehi lokuttaraguṇehi adhikassa kassaci guṇassa abhāvato anuttaro.

Aparo nayo—varo upasamādhiṭṭhānaparipūraṇena, varaññū paññādhiṭṭhānaparipūraṇena, varado cāgādhiṭṭhānaparipūraṇena, varaharo saccādhiṭṭhānaparipūraṇena, varaṁ maggasaccamāharīti. Tathā varo puññussayena, varaññū paññussayena, varado Buddhabhāvatthikānaṁ tadupāyasampadānena, varāharo Paccekabuddhabhāvatthikānaṁ tadupāyāharaṇena, anuttaro tattha tattha asadisatāya, attanā vā anācariyako hutvā paresaṁ ācariyabhāvena, dhammavaraṁ adesayi sāvakabhāvatthikānaṁ tadatthāya svākkhātatādiguṇayuttassa dhammavarassa desanato. Sesaṁ vuttanayamevāti.

Evam Bhagavā navavidhena lokuttaradhammena attano guṇam vatvā idāni tameva guṇam nissāya Buddhādhiṭṭhānam saccavacanam payuñjati "idampi Buddhe"ti. Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Kevalam pana yam varam lokuttaradhammam esa aññāsi, yañca adāsi, yañca āhari, yañca desesi, idampi Buddhe ratanam paṇītanti evam yojetabbam. Imissāpi gāthāya āṇā koṭisatasahassacakkavāļesu amanussehi paṭiggahitāti.

#### Khīṇantigāthāvaṇṇanā

15. Evam Bhagavā pariyattidhammañca navalokuttaradhammañca nissāya dvīhi gāthāhi Buddhādhiṭṭhānam saccam vatvā idāni ye tam pariyattidhammam assosum,

sutānusārena ca paṭipajjitvā navappakārampi lokuttaradhammam adhigamimsu, tesam anupādisesanibbānapattiguṇam nissāya puna samghādhiṭṭhānam saccam vattumāraddho "khīṇam purāṇan"ti. Tattha khīṇanti samucchinnam¹. Purāṇanti purātanam. Navanti sampati vattamānam. Natthi sambhavanti avijjamānapātubhāvam. Virattacittāti vītarāgacittā. Āyatike bhavasminti anāgatamaddhānam punabbhave. Teti yesam khīṇam purāṇam navam natthi sambhavam, ye ca āyatike bhavasmim virattacittā, te khīṇāsavā bhikkhū. Khīṇabījāti ucchinnabījā. Avirūļichandāti virūļhichandavirahitā. Nibbantīti vijjhāyanti. Dhīrāti dhitisampannā. Yathāyam padīpoti ayam padīpo viya.

Kim vuttam hoti? Yam tam sattānam uppajjitvā niruddhampi purānam atītakālikam kammam tanhāsinehassa appahīnattā patisandhiāharanasamatthatāya<sup>2</sup> akhīnamyeva hoti, tam purānam kammam yesam arahattamaggena tanhāsinehassa sositattā agginā daddhabījamiva āyatim vipākadānāsamatthatāva khīnam. Yanca nesam Buddhapūjādivasena idāni pavattamānam kammam navanti vuccati, tañca tanhāpahāneneva chinnamūlapādapapupphamiva āyatim phaladānāsamatthatāya yesam natthi sambhavam, ye ca tanhāpahāneneva āyatike bhavasmim virattacittā, te khīṇāsavā bhikkhū "kammam khettam viññāṇam bījan"ti³ ettha vuttassa pațisandhiviññāṇassa kammakkhayeneva khīṇattā khīnabījā. Yopi pubbe punabbhavasankhātāya virūlhiyā chando ahosi, tassapi samudayappahāneneva pahīnattā pubbe viya cutikāle asambhavena avirūlhichandā dhitisampannattā dhīrā carimaviññānanirodhena yathāyam padīpo nibbuto, evam nibbanti, puna "rūpino vā arūpino vā"ti evamādim paññattipatham accentīti. Tasmim kira samaye nagaradevatānam pūjanatthāya jālitesu<sup>4</sup> padīpesu eko padīpo vijjhāyi, tam dassento āha "yathāyam padīpo"ti.

Evam Bhagavā ye tam purimāhi dvīhi gāthāhi vuttam pariyattidhammam assosum, sutānusārena ca paṭipajjitvā navappakārampi lokuttaradhammam adhigamimsu, tesam anupādisesanibbānapattiguņam vatvā idāni tameva guṇam nissāya samghādhiṭṭhānam saccavacanam payunjanto desanam samāpesi "idampi samghe"ti.

<sup>1.</sup> Khīṇanti parikkhīṇam samucchinnam vā (Syā)

<sup>2.</sup> Patisandhi-ārohaṇasamatthatāya (Ka) 3. Am 1. 224 pitthe. 4. Jalitesu (Syā, Ka)

Tassattho pubbe vuttanayeneva veditabbo. Kevalam pana idampi yathāvuttena pakārena khīṇāsavabhikkhūnam nibbānasankhātam samghe ratanam paṇītanti evam yojetabbam. Imissāpi gāthāya āṇā kotisatasahassacakkavālesu amanussehi patiggahitāti.

Desanāpariyosāne rājakulassa sotthi ahosi, sabbūpaddavā vūpasamimsu, caturāsītiyā pāṇasahassānam dhammābhisamayo ahosi.

### Yānīdhātigāthāttayavannanā

16. Atha Sakko Devānamindo "Bhagavatā ratanattayaguṇaṁ nissāya saccavacanaṁ payuñjamānena nāgarassa sotthi katā, mayāpi nāgarassa sotthitthaṁ¹ ratanattayaguṇaṁ nissāya kiñci vattabban"ti cintetvā avasāne gāthāttayaṁ abhāsi "yānīdha bhūtānī"ti. Tattha yasmā Buddho yathā lokahitattāya ussukkaṁ āpannehi āgantabbaṁ, tathā āgatato, yathā ca tehi gantabbaṁ, tathā gatato, yathā ca tehi ājānitabbaṁ, tathā ājānanato, yathā ca jānitabbaṁ, tathā jānanato, yañca tatheva hoti, tassa gadanato ca "Tathāgato"ti vuccati. Yasmā ca so devamanussehi pupphagandhādinā bahi nibbattena upakārakena, dhammānudhammapaṭipattādinā ca attani nibbattena ativiya pūjito, tasmā Sakko Devānamindo sabbaṁ devaparisaṁ attanā saddhiṁ sampiṇḍetvā āha "Tathāgataṁ devamanussapūjitaṁ, Buddhaṁ namassāma suvatthi hotū"ti.

17. Yasmā pana dhamme maggadhammo yathā yuganandhasamavipassanābalena gantabbaṁ kilesapakkhaṁ samucchindantena, tathā gatoti Tathāgato. Nibbānadhammopi yathā gato² paññāya paṭividdho sabbadukkhappaṭivighātāya sampajjati, Buddhādīhi tathā avagato, tasmā "Tathāgato"tveva vuccati. Yasmā ca saṁghopi yathā attahitāya paṭipannehi gantabbaṁ tena tena maggena, tathā gatoti "Tathāgato"tveva vuccati. Tasmā avasesagāthādvayepi **Tathāgataṁ** dhammaṁ namassāma suvatthi hotu, Tathāgataṁ saṁghaṁ namassāma suvatthi hotūti vuttaṁ. Sesaṁ vuttanayamevāti.

Evam Sakko Devānamindo imam gāthāttayam bhāsitvā Bhagavantam padakkhina katvā devapurameva gato saddhim devaparisāya. Bhagavā pana tadeva Ratanasuttam dutiyadivasepi desesi, puna caturāsītiyā pānasahassānam dhammābhisamayo ahosi, evam yāva sattamadivasam desesi, divase divase tatheva dhammābhisamayo ahosi. Bhagavā addhamāsameva Vesāliyam viharitvā rājūnam "gacchāmā"ti pativedesi, tato rājāno digunena sakkārena puna tīhi divasehi Bhagavantam Gangātīram nayimsu. Gangāya nibbattā nāgarājāno cintesum "manussā Tathāgatassa sakkāram karonti, mayam kim na karissāmā"ti suvannarajatamanimayā nāvāyo māpetvā suvaņņarajatamaņimaye eva pallanke pannapetvā pañcavannapadumasañchannam udakam karitvā "amhākam anuggaham karothā"ti Bhagavantam yācimsu. Bhagavā adhivāsetvā ratananāvamārūlho, pañca ca bhikkhusatāni pañcasatam nāvāyo abhirūlhā. Nāgarājāno Bhagavantam saddhim bhikkhusamghena Nagabhavanam pavesesum. Tatra sudam Bhagavā sabbarattim nāgaparisāya dhammam desesi, dutiyadivase dibbehi khādanīyabhojanīyehi mahādānam akamsu, Bhagavā anumoditā Nāgabhavanā nikkhami.

Bhūmaṭṭhā devā "manussā ca nāgā ca Tathāgatassa sakkāraṁ karonti, mayaṁ kiṁ na karissāmā"ti cintetvā vanappagumbarukkhapabbatādīsu chattātichattāni ukkhipiṁsu. Eteneva upāyena yāva Akaniṭṭhabrahmabhavanaṁ, tāva mahāsakkāraviseso nibbatti. Bimbisāropi Licchavīhi āgatakāle katasakkārato diguṇamakāsi, pubbe vuttanayeneva pañcahi divasehi Bhagavantaṁ Rājagahaṁ ānesi.

Rājagahamanuppatte Bhagavati pacchābhattam maṇḍalamāļe sannipatitānam bhikkhūnam ayamantarakathā udapādi "aho Buddhassa Bhagavato ānubhāvo, yam uddissa Gaṅgāya orato ca pārato ca aṭṭhayojano bhūmibhāgo ninnañca thalañca samam katvā vālukāya okiritvā pupphehi sañchanno, yojanappamāṇam Gaṅgāya udakam nānāvaṇṇehi padumehi sañchannam, yāva Akaniṭṭhabhavanam, tāva chattātichattāni ussitānī"ti. Bhagavā tam pavattim ñatvā Gandhakuṭito nikkhamitvā taṅkhaṇānurūpena pāṭihāriyena gantvā maṇḍalamāļe paññattavarabuddhāsane nisīdi. Nisajja kho Bhagavā bhikkhū āmantesi "kāya nuttha bhikkhave etarahi kathāya sannisinnā"ti. Bhikkhū

sabbam ārocesum. Bhagavā etadavoca "na bhikkhave ayam pūjāviseso mayham Buddhānubhāvena nibbatto, na nāgadevabrahmānubhāvena, apica kho pubbe appamattakapariccāgānubhāvena nibbatto"ti. Bhikkhū āhamsu "na mayam bhante tam appamattakam pariccāgam jānāma, sādhu no Bhagavā tathā kathetu, yathā mayam tam jāneyyāmā"ti.

Bhagavā āha—bhūtapubbam bhikkhave Takkasilāyam Sankho nāma brāhmaņo ahosi, tassa putto Susīmo nāma māṇavo soļasavassuddesiko vayena, so ekadivasam pitaram upasankamitvā abhivādetvā ekamantam aṭṭhāsi, atha tam pitā āha "kim tāta Susīmā"ti. So āha "icchāmaham tāta Bārāṇasim gantvā sippam uggahetun"ti. "Tena hi tāta Susīma asuko nāma brāhmaņo mama sahāyako, tassa santikam gantvā uggaṇhāhī"ti kahāpaṇasahassam adāsi. So tam gahetvā mātāpitaro abhivādetvā anupubbena Bārāṇasim gantvā upacārayuttena vidhinā ācariyam upasankamitvā abhivādetvā attānam nivedesi. Ācariyo "mama sahāyakassa putto"ti māṇavam sampaṭicchitvā sabbam pāhuneyyavattamakāsi. So addhānakilamatham vinodetvā tam kahāpaṇasahassam ācariyassa pādamūle ṭhapetvā sippam uggahetum okāsam yāci, ācariyo okāsam katvā uggaṇhāpesi.

So lahuñca gaṇhanto bahuñca gaṇhanto gahitagahitañca suvaṇṇabhājane pakkhittatelamiva avinassamānaṁ dhārento dvādasavassikaṁ sippaṁ katipayamāseneva pariyosāpesi. So sajjhāyaṁ karonto ādimajjhaṁyeva passati, no pariyosānaṁ. Atha ācariyaṁ upasaṅkamitvā āha "imassa sippassa ādimajjhameva passāmi, no pariyosānan"ti. Ācariyo āha "ahampi tāta evamevā"ti. Atha ko ācariya imassa sippassa pariyosānaṁ jānātīti. Isipatane tāta isayo atthi, te jāneyyunti. Te upasaṅkamitvā pucchāmi ācariyāti. Puccha tāta yathāsukhanti. So Isipatanaṁ gantvā Paccekabuddhe upasaṅkamitvā pucchi "api bhante pariyosānaṁ jānāthā"ti. Āma āvuso jānāmāti. Taṁ mampi sikkhāpethāti. Tena hāvuso pabbajāhi, na sakkā apabbajitena sikkhāpetunti¹. Sādhu bhante pabbājetha vā maṁ, yaṁ vā icchatha, taṁ katvā

pariyosānam jānāpethāti. Te tam pabbājetvā kammaṭṭhāne niyojetum asamatthā "evam te nivāsetabbam, evam pārupitabban"ti-ādinā nayena ābhisamācārikam sikkhāpesum. So tattha sikkhanto upanissayasampannattā na cireneva paccekabodhim abhisambujjhi. Sakalabārāṇasiyam "Susīmapaccekabuddho"ti pākaṭo ahosi lābhaggayasaggappatto sampannaparivāro. So appāyukasamvattanikassa kammassa katattā na cireneva parinibbāyi, tassa Paccekabuddhā ca mahājanakāyo ca sarīrakiccam katvā dhātuyo gahetvā nagaradvāre thūpam patiṭṭhāpesum.

Atha kho Saṅkho brāhmaṇo "putto me ciragato, na cassa pavattiṁ jānāmī"ti puttaṁ daṭṭhukāmo Takkasilāya nikkhamitvā anupubbena Bārāṇasiṁ gantvā mahājanakāyaṁ sannipatitaṁ disvā "addhā bahūsu ekopi me puttassa pavattiṁ jānissatī"ti cintento upasaṅkamitvā pucchi "Susīmo nāma māṇavo idha āgato atthi, api nu tassa pavattiṁ jānāthā"ti. Te "āma brāhmaṇa jānāma, imasmiṁ nagare brāhmaṇassa santike tiṇṇaṁ vedānaṁ pāragū hutvā Paccekabuddhānaṁ santike pabbajitvā Paccekabuddho hutvā anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi, ayamassa thūpo patiṭṭhāpito"ti āhaṁsu. So bhūmiṁ hatthena paharitvā roditvā ca paridevitvā ca taṁ cetiyaṅgaṇaṁ gantvā tiṇāni uddharitvā uttarasāṭakena vālukaṁ ānetvā Paccekabuddhacetiyaṅgaṇe okiritvā kamaṇḍaluto udakena samantato bhūmiṁ paripphositvā vanapupphehi pūjaṁ katvā uttarasāṭakena paṭākaṁ āropetvā thūpassa upari attano chattaṁ bandhitvā pakkāmīti.

Evam atītam desetvā jātakam paccuppannena anusandhento bhikkhūnam dhammakatham kathesi "siyā kho pana vo bhikkhave evamassa 'añño nūna tena samayena Saṅkho brāhmaṇo ahosī'ti, na kho panetam evam daṭṭhabbam, aham tena samayena Saṅkho brāhmaṇo ahosim, mayā Susīmassa Paccekabuddhassa cetiyaṅgaṇe tiṇāni uddhaṭāni, tassa me kammassa nissandena aṭṭhayojanamaggam vigatakhāṇukaṇṭakam katvā samam suddhamakamsu. Mayā tattha vālukā okiṇṇā, tassa me nissandena aṭṭhayojanamagge vālukam okirimsu. Mayā tattha vanakusumehi pūjā katā, tassa me nissandena navayojane magge thale ca udake ca

nānāpupphehi pupphasantharamakamsu. Mayā tattha kamaṇḍaludakena bhūmi paripphositā, tassa me nissandena Vesāliyam pokkharavassam vassi. Mayā tasmim cetiye paṭākā āropitā, chattanca baddham, tassa me nissandena yāva akaniṭṭhabhavanā paṭākā ca āropitā, chattātichattāni ca ussitāni. Iti kho bhikkhave ayam mayham pūjāviseso neva Buddhānubhāvena nibbatto, na nāgadevabrahmānubhāvena, apica kho appamattakapariccāgānubhāvena nibbatto"ti. Dhammakathāpariyosāne imam gāthamabhāsi—

"Mattāsukhapariccāgā, passe ce vipulam sukham. Caje mattāsukham dhīro, sampassam vipulam sukhan"ti<sup>1</sup>.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Ratanasuttavannanā niţthitā.

# 7. Tirokuttasuttavannanā

## Nikkhepappayojana

Idāni "tirokuṭṭesu tiṭṭhantī"ti-ādinā Ratanasuttānantaraṁ nikkhittassa Tirokuṭṭasuttassa atthavaṇṇanākkamo anuppatto, tassa idha nikkhepappayojanaṁ vatvā atthavannanaṁ karissāma.

Tattha idam hi Tirokuṭṭam iminā anukkamena Bhagavatā avuttampi yāyam ito pubbe nānappakārena kusalakammapaṭipatti dassitā, tattha pamādam āpajjamāno nirayatiracchānayonīhi visiṭṭhatarepi ṭhāne uppajjamāno yasmā evarūpesu petesu uppajjati, tasmā na ettha pamādo karaṇīyoti dassanattham, yehi ca bhūtehi upaddutāya Vesāliyā upaddavavūpasamanattham Ratanasuttam vuttam, tesu ekaccāni evarūpānīti dassanattham vā vuttanti.

Idamassa idha nikkhepappayojanam veditabbam.

#### Anumodanākathā

Yasmā panassa atthavannanā—

Yena yattha yadā yasmā, Tirokuṭṭaṁ pakāsitaṁ. Pakāsetvāna taṁ sabbaṁ, kayiramānā yathākkamaṁ. Sukatā hoti tasmāhaṁ, karissāmi tatheva taṁ.

Kena panetam pakāsitam, kattha kadā kasmā cāti. Vuccate—Bhagavatā pakāsitam, tam kho pana Rājagahe dutiyadivase rañño Māgadhassa anumodanattham. Imassa catthassa vibhāvanattham ayamettha vitthārakathā kathetabbā—

Ito dvānavutikappe Kāsi nāma nagaraṁ ahosi, tattha Jayaseno nāma rājā, tassa Sirimā nāma devī, tassā kucchiyaṁ Phusso nāma bodhisatto nibbattitvā anupubbena sammāsambodhiṁ abhisambujjhi. Jayaseno rājā "mama putto abhinikkhamitvā Buddho jāto, mayhameva Buddho, mayhaṁ dhammo, mayhaṁ saṁgho"ti mamattaṁ uppādetvā sabbakālaṁ sayameva upaggahati, na aññesaṁ okāsaṁ deti.

Bhagavato kaniṭṭhabhātaro vemātikā tayo bhātaro cintesuṁ "Buddhā nāma sabbalokahitāya uppajjanti, na cekassevatthāya, amhākañca pitā aññesaṁ okāsaṁ na deti, kathaṁ nu mayaṁ labheyyāma Bhagavantaṁ upaṭṭhātun"ti. Tesaṁ etadahosi "handa mayaṁ kiñci upāyaṁ karomā"ti. Te paccantaṁ kupitaṁ viya kārāpesuṁ. Tato rājā "paccanto kupito"ti sutvā tayopi putte paccantavūpasamanatthaṁ pesesi. Te vūpasametvā āgatā, rājā tuṭṭho varaṁ adāsi "yaṁ icchatha, taṁ gaṇhathā"ti. Te "mayaṁ Bhagavantaṁ upaṭṭhātuṁ icchāmā"ti āhaṁsu. Rājā "etaṁ ṭhapetvā aññaṁ gaṇhathā"ti āha. Te "mayaṁ aññena anatthikā"ti āhaṁsu. Tena hi paricchedaṁ katvā gaṇhathāti. Te satta vassāni yāciṁsu, rājā na adāsi. Evaṁ cha pañca cattārī tīṇi dve ekaṁ, satta māsāni cha pañca cattārīti yāva temāsaṁ yāciṁsu. Rājā "ganhathā"ti adāsi.

Te varam labhitvā paramatuṭṭhā Bhagavantam upasamkamitvā vanditvā āhamsu "icchāma mayam bhante Bhagavantam temāsam upaṭṭhātum, adhivāsetu no

bhante Bhagavā imam temāsam vassāvāsan"ti. Adhivāsesi Bhagavā tuṇhībhāvena. Tato te attano janapade niyuttakapurisassa lekham pesesum "imam temāsam amhehi Bhagavā upaṭṭhātabbo, vihāram ādim katvā sabbam Bhagavato upaṭṭhānasambhāram karohī"ti. So tam sabbam sampādetvā paṭinivedesi. Te kāsāyavatthanivatthā hutvā aḍḍhateyyehi purisasahassehi veyyāvaccakarehi Bhagavantam sakkaccam upaṭṭhahamānā janapadam netvā vihāram niyyātetvā vasāpesum.

Tesam bhaṇḍāgāriko eko gahapatiputto sapajāpatiko saddho ahosi pasanno, so Buddhappamukhassa samghassa dānavattam sakkaccam adāsi. Janapade niyuttakapuriso tam gahetvā jānapadehi ekādasamattehi purisasahassehi saddhim sakkaccameva dānam pavattāpesi. Tattha keci jānapadā paṭihatacittā ahesum, te dānassa antarāyam katvā deyyadhamme attanā khādimsu, bhattasālañca agginā dahimsu. Pavārite rājaputtā Bhagavato mahantam sakkāram katvā Bhagavantam purakkhatvā pituno sakāsameva agamamsu. Tattha gantvā eva Bhagavā parinibbāyi. Rājā ca rājaputtā ca janapade niyuttakapuriso ca bhaṇḍāgāriko ca anupubbena kālam katvā saddhim parisāya sagge uppajjimsu, paṭihatacittajanā nirayesu nibbattimsu. Evam tesam dvinnam gaṇānam saggato saggam nirayato nirayam upapajjantānam dvānavutikappā vītivattā.

Atha imasmim Bhaddakappe Kassapabuddhassa kāle te paṭihatacittajanā petesu uppannā. Tadā manussā attano ñātakānam petānam atthāyadānam datvā uddisanti "idam amhākam ñātīnam hotū"ti. Te sampattim labhanti. Atha imepi petā tam disvā Bhagavantam Kassapam upasankamitvā pucchimsu "kim nu kho bhante mayampi evarūpam sampattim labheyyāmā"ti. Bhagavā āha "idāni na labhatha, api ca anāgate Gotamo nāma Buddho bhavissati, tassa Bhagavato kāle Bimbisāro nāma rājā bhavissati, so tumhākam ito dvānavutikappe ñāti ahosi, so Buddhassa dānam datvā tumhākam uddisissati, tadā labhissathā"ti. Evam vutte kira tesam petānam tam vacanam "sve labhissathā"ti vuttam viya ahosi.

Atha ekasmim Buddhantare vītivatte amhākam Bhagavā loke uppajji. Tepi tayo rājaputtā tehi aḍḍhateyyehi purisasahassehi

saddhim devalokā cavitvā Magadharaṭṭhe brāhmaṇakule uppajjitvā anupubbena isipabbajjam pabbajitvā Gayāsīse tayo jaṭilā ahesum, janapade niyuttakapuriso rājā ahosi Bimbisāro, bhaṇḍāgāriko gahapati Visākho nāma mahāseṭṭhi ahosi, tassa pajāpati Dhammadinnā nāma seṭṭhidhītā ahosi. Evam sabbāpi avasesā parisā rañño eva parivārā hutvā nibbattā.

Amhākam Bhagavā loke uppajjitvā sattasattāham atikkamitvā anupubbena Bārāṇasim āgamma dhammacakkam pavattetvā pañcavaggiye ādim katvā yāva aḍḍhateyyasahassaparivāre tayo jaṭile vinetvā Rājagaham agamāsi. Tattha ca tadahupasankamantamyeva rājānam Bimbisāram sotāpattiphale patiṭṭhāpesi ekādasanavutehi Māgadhakehi brāhmaṇagahapatikehi saddhim. Atha raññā svātanāya bhattena nimantito Bhagavā adhivāsetvā dutiyadivase Sakkena Devānamindena purato purato gacchantena—

"Danto dantehi saha purāṇajaṭilehi, Vippamutto vippamuttehi. Siṅgīnikkhasavaṇṇo, Rājagahaṁ pāvisi Bhagavā"ti¹—

Evamādīhi gāthāhi abhitthaviyamāno Rājagaham pavisitvā rañño nivesane mahādānam sampaṭicchi. Te petā "idāni rājā amhākam dānam uddisissati, idāni uddisissatī"ti āsāya parivāretvā aṭṭhamsu.

Rājā dānam datvā "kattha nu kho Bhagavā vihareyyā"ti Bhagavato vihāraṭṭhānameva cintesi, na tam dānam kassaci uddisi. Petā chinnāsā hutvā rattim rañño nivesane ativiya bhimsanakam vissaramakamsu. Rājā bhayasamvegasantāsamāpajji, tato pabhātāya rattiyā Bhagavato ārocesi "evarūpam saddamassosim, kim nu kho me bhante bhavissatī"ti. Bhagavā āha "mā bhāyi mahārāja, na te kiñci pāpakam bhavissati, apica kho te purāṇañātakā petesu uppannā santi, te ekam Buddhantaram tameva paccāsīsamānā² vicaranti 'Buddhassa dānam datvā amhākam

uddisissatī'ti, na tesam tvam tayyo¹ uddisi, te chinnāsā tathārūpam vissaramakamsū"ti.

So āha "idāni pana bhante dinne labheyyun"ti. Āma mahārājāti. Tena hi me bhante adhivāsetu Bhagavā ajjatanāya dānam, tesam uddisissāmīti. Bhagavā adhivāsesi. Rājā nivesanam gantvā mahādānam pativādetvā Bhagavato kālam ārocāpesi. Bhagavā rājantepuram gantvā paññatte āsane nisīdi saddhim bhikkhusamghena. Tepi kho petā "api nāma ajja labhevvāmā"ti gantvā tirokuttādīsu atthamsu. Bhagavā tathā akāsi, vathā te sabbeva rañño pākaţā ahesum. Rājā dakkhiņodakam dento "idam me ñātīnam hotū"ti uddisi, tankhanaññeva tesam petānam padumasañchannā pokkharaniyo nibbattimsu. Te tattha nhatvā ca pivitvā ca patippassaddhadarathakilamathapipāsā suvannavannā ahesum. Rājā yāgukhajjakabhojanāni datvā uddisi, tankhanañneva tesam dibbayāgukhajjakabhojanāni nibbattimsu. Te tāni paribhuñjitvā pīnindriyā ahesum. Atha vatthasenāsanāni datvā uddisi, tesam dibbavatthadibbayanadibbapasadadibbapaccattharanadibbaseyyadi-alankaravidhayo nibbattimsu. Sāpi tesam sampatti yathā sabbāva pākatā hoti, tathā Bhagavā adhitthāsi. Rājā ativiya attamano ahosi. Tato Bhagavā bhuttāvī pavārito rañño Māgadhassa anumodanattham "tirokuttesu titthantī"ti imā gāthā abhāsi.

Ettāvatā ca "yena yattha yadā yasmā, tirokuṭṭaṁ pakāsitaṁ, pakāsetvāna taṁ sabban"ti ayaṁ mātikā saṅkhepato vitthārato ca vibhattā hoti.

## Paṭhamagāthāvaṇṇanā

1. Idāni imassa tirokuṭṭassa yathākkamaṁ atthavaṇṇanaṁ karissāma. Seyyathidaṁ? Paṭhamagāthāya tāva tirokuṭṭāti kuṭṭānaṁ parabhāgā vuccanti. Tiṭṭhantīti nisajjādippaṭikkhepato ṭhānakappanavacanametaṁ. Tena yathā pākāraparabhāgaṁ pabbataparabhāgañca gacchantaṁ "tiropākāraṁ tiropabbataṁ asajjamāno gacchatī"ti vadanti, evamidhāpi kuṭṭassa parabhāgesu tiṭṭhante

"Tirokuṭṭesu tiṭṭhantī"ti āha. Sandhisiṅghāṭakesu cāti ettha sandhiyoti catukkoṇaracchā vuccanti gharasandhibhittisandhi-ālokasandhiyo cāpi. Siṅghāṭakāti tikoṇaracchā vuccanti, tadekajjhaṁ katvā purimena saddhiṁ saṁghaṭento "sandhisiṅghāṭakesu cā"ti āha. Dvārabāhāsu tiṭṭhantīti nagaradvāragharadvārānaṁ bāhā nissāya tiṭṭhanti. Āgantvāna sakaṁ gharanti ettha sakaṁ gharaṁ nāma pubbañātigharampi attanā sāmikabhāvena ajjhāvutthapubbagharampi, tadubhayampi yasmā te sakagharasaññāya āgacchanti, tasmā "āgantvāna sakaṁ gharan"ti āha.

## Dutiyagāthāvaṇṇanā

2. Evam Bhagavā pubbe anajjhāvutthapubbampi pubbañātigharam Bimbisāranivesanam sakagharasaññāya āgantvā tirokuṭṭasandhisiṅghāṭakadvārabāhāsu ṭhite issāmacchariyaphalam anubhavante, appekacce dīghamassukesavikāradhare andhakāramukhe sithilabandhanavilambamānakisapharusakāṭakaṅgapaccaṅge tattha tattha ṭhitavanadāhadaḍḍhatālarukkhasadise, appekacce jighacchāpipāsāraṇinimmathanena udarato uṭṭhāya mukhato viniccharantāya aggijālāya pariḍayhamānasarīre, appekacce sūcichiddāṇumattakaṇṭhabilatāya pabbatākārakucchitāya ca laddhampi pānabhojanam yāvadattham bhuñjitum asamatthatāya khuppipāsāparete aññam rasamavindamāne, appekacce aññamaññassa aññesam vā sattānam pabhinnagaṇḍapiṭakamukhā paggharitarudhirapubbalasikādim laddhā amatamiva sāyamāne ativiya duddasikavirūpabhayānakasarīre bahū pete rañño nidassento—

"Tirokuṭṭesu tiṭṭhanti, sandhisiṅghāṭakesu ca. Dvārabāhāsu tiṭṭhanti, āgantvāna sakaṁ gharan"ti—

Vatvā puna tehi katassa kammassa dāruṇabhāvaṁ dassento "pahūte annapānamhī"ti dutiyagāthamāha.

Tattha **pahūte**ti anappake bahumhi, yāvadatthiketi vuttam hoti. Bhakārassa hi hakāro labbhati "pahu santo na bharatī"ti-ādīsu¹ viya. Keci pana "bahūte" iti ca "bahūke" iti ca paṭhanti. Pamādapāṭhā

ete. Anne ca pānamhi ca **annapānamhi.** Khajje ca bhojje ca **khajjabhojje**, etena asitapītakhāyitasāyitavasena catubbidham āhāram dasseti. **Upaṭṭhite**ti upagamma ṭhite, sajjite paṭiyatte samohiteti vuttam hoti. **Na tesam koci sarati, sattānan**ti tesam pettivisaye uppannānam sattānam koci mātā vā pitā vā putto vā na sarati. Kim kāraṇā? **Kammapaccayā**, attanā katassa adānadānappaṭisedhanādibhedassa kadariyakammassa paccayā. Tam hi tesam kammam ñātīnam saritum na deti.

### Tatiyagāthāvannanā

3. Evam Bhagavā anappakepi annapānādimhi paccupaṭṭhite "api nāma amhe uddissa kiñci dadeyyun"ti¹ ñātī paccāsīsantānam vicaratam tesam petānam tehi katassa atikaṭukavipākakarassa kammassa paccayena kassaci ñātino anussaraṇamattābhāvam dassento—

"Pahūte annapānamhi, khajjabhojje upaṭṭhite. Na tesaṁ koci sarati, sattānaṁ kammapaccayā"ti—

Vatvā puna rañño pettivisayūpapanne ñātake uddissa dinnam dānam pasamsanto "evam dadanti ñātīnan"ti tatiyagāthamāha.

Tattha evanti upamāvacanam, tassa dvidhā sambandho—tesam sattānam kammapaccayā asarantepi kismiñci dadanti ñātīnam, ye evam anukampakā hontīti ca, yathā tayā mahārāja dinnam, evam sucim paṇītam kālena kappiyam pānabhojanam dadanti ñātīnam, ye honti anukampakāti ca. Dadantīti denti uddisanti niyyātenti. Ñātīnanti mātito ca pitito ca sambandhānam. Yeti ye keci puttā vā dhītaro vā bhātaro vā. Hontīti bhavanti. Anukampakāti atthakāmā hitesino. Sucinti vimalam dassaneyyam manoramam dhammikam dhammaladdham. Paṇītanti uttamam seṭṭham. Kālenāti ñātipetānam tirokuṭṭādīsu āgantvā ṭhitakālena. Kappiyanti anucchavikam patirūpam ariyānam paribhogāraham. Pānabhojananti pānañca bhojanañca. Idha pānabhojanamukhena sabbopi deyyadhammo adhippeto.

### Catutthagāthāpubbaddhavannanā

4. Evam Bhagavā raññā Māgadhena petabhūtānam ñātīnam anukampāya dinnam pānabhojanam pasamsanto—

"Evam dadanti ñātīnam, ye honti anukampakā. Sucim panītam kālena, kappiyam pānabhojanan"ti—

Vatvā puna yena pakārena dinnam tesam hoti, tam dassento "idam vo ñātīnam hotū" ti catutthagāthāya pubbaddhamāha. Tam tatiyagāthāya pubbaddhena sambandhitabbam—

"Evam dadanti ñātīnam, ye honti anukampakā. Idam vo ñātīnam hotu, sukhitā hontu ñātayo"ti.

Tena "idam vo ñātīnam hotūti evam dadanti, no aññathā"ti ettha ākāratthena evamsaddena dātabbākāranidassanam katam hoti.

Tattha **idan**ti deyyadhammanidassanam. **Vo**ti "kacci pana vo Anuruddhā samaggā sammodamānā"ti ca, "yehi vo ariyā"ti ca evamādīsu<sup>1</sup> viya kevalam nipātamattam, na sāmivacanam. **Ñātīnam hotū**ti pettivisaye uppannānam ñātakānam hotu. **Sukhitā hontu ñātayo**ti te pettivisayūpapannā ñātayo idam paccanubhavantā sukhitā hontūti.

## Catutthagāthāparaddhapañcamagāthāpubbaddhavaṇṇanā

4-5. Evam Bhagavā yena pakārena pettivisayūpapannānam ñātīnam dātabbam, tam dassento "idam vo ñātīnam hotu, sukhitā hontu ñātayo"ti vatvā puna yasmā "idam vo ñātīnam hotū"ti vuttepi na aññena katam kammam aññassa phaladam hoti, kevalantu tathā uddissa diyyamānam² tam vatthu ñātīnam kusalakammassa paccayo hoti. Tasmā yathā tesam tasmimyeva vatthusmim tamkhane phalanibbattakam kusalakammam hoti, tam dassento "te ca tatthā"ti catutthagāthāya pacchimaddham "pahūte annapānamhī"ti pañcamagāthāya pubbaddhañca āha.

Tesaṁ attho—te ñātipetā yattha taṁ dānaṁ dīyati, tattha samantato āgantvā samāgantvā, samodhāya vā ekajjhaṁ hutvāti vuttaṁ hoti, sammā¹ āgatā samāgatā "ime no² ñātayo amhākaṁ atthāya dānaṁ uddisissantī"ti etadatthaṁ sammā āgatā³ hutvāti vuttaṁ hoti. Pahūte annapānamhīti tasmiṁ attano uddissamāne pahūte annapānamhi. Sakkaccaṁ anumodareti abhisaddahantā kammaphalaṁ avijahantā cittīkāraṁ avikkhittacittā hutvā "idaṁ no dānaṁ hitāya sukhāya hotū"ti modanti anumodanti, pītisomanassajātā hontīti.

### Pañcamagāthāparaddhachatthagāthāpubbaddhavannanā

5-6. Evam Bhagavā yathā pettivisayūpapannānam tankhane phalanibbattakam kusalam kammam hoti, tam dassento—

"Te ca tattha samāgantvā, ñātipetā samāgatā. Pahūte annapānamhi, sakkaccam anumodare"ti—

Vatvā puna ñātake nissāya nibbattakusalakammaphalam paccanubhontānam tesam ñātī ārabbha thomanākāram dassento "ciram jīvantū"ti pañcamagāthāya pacchimaddham "amhākañca katā pūjā"ti chaṭṭhagāthāya pubbaddhañca āha.

Tesam attho—ciram jīvantūti cirajīvino dīghāyukā hontu. No ñātīti amhākam ñātakā. Yesam hetūti ye nissāya yesam kāraṇā. Labhāmaseti labhāma. Attanā taṅkhaṇam paṭiladdhasampattim apadisantā bhaṇanti. Petānañhi attano anumodanena, dāyakānam uddesena, dakkhiṇeyyasampadāya cāti tīhi aṅgehi dakkhiṇā samijjhati, taṅkhaṇe phalanibbattikā hoti. Tattha dāyakā visesahetu. Tenāhamsu "yesam hetu labhāmase"ti. Amhākañca katā pūjāti "idam vo ñātīnam hotū"ti evam imam dānam uddisantehi amhākañca pūjā katā. Dāyakā ca anipphalāti yamhi santāne pariccāgamayam kammam katam, tassa tattheva phaladānato dāyakā ca anipphalāti.

Etthāha—"kim pana pettivisayūpapannā eva ñātayo labhanti, udāhu aññepi labhantī"ti? Vuccate—Bhagavatā evetam byākatam Jāņussoņinā brāhmaņena putthena, kimettha amhehi vattabbam atthi. Vuttam hetam—

"Mayamassu bho Gotama brāhmaṇā nāma dānāni dema, saddhāni karoma 'idam dānam petānam ñātisālohitānam upakappatu, idam dānam petā ñātisālohitā paribhuñjantū'ti, kacci tam bho Gotama dānam petānam ñātisālohitānam upakappati, kacci te petā ñātisālohitā tam dānam paribhuñjantīti. Ṭhāne kho brāhmaṇa upakappati, no aṭṭhāneti.

Katamam pana tam bho Gotama ṭhānam, katamam aṭṭhānanti. Idha brāhmaṇa ekacco pāṇātipātī hoti -pa- micchādiṭṭhiko hoti, so kāyassa bhedā param maraṇā nirayam upapajjati. Yo nerayikānam sattānam āhāro, tena so tattha yāpeti, tena so tattha tiṭṭhati. Idam kho brāhmaṇa aṭṭhānam, yattha ṭhitassa tam dānam na upakappati.

Idha pana brāhmaṇa ekacco pāṇātipātī hoti -pa- micchādiṭṭhiko hoti, so kāyassa bhedā paraṁ maraṇā tiracchānayoniṁ upapajjati. Yo tiracchānayonikānaṁ sattānaṁ āhāro, tena so tattha yāpeti, tena so tattha tiṭṭhati. Idampi kho brāhmaṇa aṭṭhānaṁ, yattha ṭhitassa taṁ dānaṁ na upakappati.

Idha pana brāhmaṇa ekacco pāṇātipātā paṭivirato hoti -pa-sammādiṭṭhiko hoti, so kāyassa bhedā paraṁ maraṇā manussānaṁ sahabyataṁ upapajjati -pa- devānaṁ sahabyataṁ upapajjati. Yo devānaṁ āhāro, tena so tattha yāpeti, tena so tattha tiṭṭhati. Idampi kho brāhmaṇa aṭṭhānaṁ, yattha ṭhitassa taṁ dānaṁ na upakappati.

Idha pana brāhmaṇa ekacco pāṇātipātī hoti -pa- micchādiṭṭhiko hoti, so kāyassa bhedā paraṁ maraṇā pettivisayaṁ upapajjati. Yo pettivesayikānaṁ sattānaṁ āhāro,

tena so tattha yāpeti, tena so tattha tiṭṭhati. Yaṁ vā panassa ito anupavecchanti mittāmaccā vā ñātisālohitā vā, tena so tattha yāpeti, tena so tattha tiṭṭhati. Idaṁ kho brāhmaṇa ṭhānaṁ, yattha ṭhitassa taṁ dānaṁ upakappatīti.

Sace pana bho Gotama so peto ñātisālohito taṁ ṭhānaṁ anupapanno hoti, ko taṁ dānaṁ paribhuñjatīti. Aññepissa brāhmaṇa petā ñātisālohitā taṁ ṭhānaṁ upapannā honti, te taṁ dānaṁ paribhuñjantīti.

Sace pana bho Gotama so ceva peto ñātisālohito taṁ ṭhānaṁ anupapanno hoti, aññepissa petā ñātisālohitā taṁ ṭhānaṁ anupapannā honti, ko taṁ dānaṁ paribhuñjatīti. Aṭṭhānaṁ kho etaṁ brāhmaṇa anavakāso, yaṁ taṁ ṭhānaṁ vivittaṁ assa iminā dīghena addhunā yadidaṁ petehi ñātisālohitehi. Api ca brāhmaṇa dāyakopi anipphalo"ti¹.

## Chatthagāthāparaddha sattamagāthāvannanā

6-7. Evam Bhagavā rañño Māgadhassa pettivisayūpapannānam pubbañātīnam sampattim nissāya thomento "ete te mahārāja ñātī imāya dānasampadāya attamanā evam thomentī"ti dassento—

"Ciram jīvantu no ñātī, yesam hetu labhāmase. Amhākanca katā pūjā, dāyakā ca anipphalā"ti—

Vatvā puna tesam pettivisayūpapannānam aññassa kasigorakkhādino sampattipaṭilābhakāraṇassa abhāvam ito dinnena yāpanabhāvañca dassento "na hi tattha kasī atthī"ti chaṭṭhagāthāya pacchimaddham "vaṇijjā tādisī"ti imam sattamagāthañca āha.

Tatrāyam atthavaṇṇanā—na hi mahārāja tattha pettivisaye kasi<sup>2</sup> atthi, yam nissāya te petā sampattim paṭilabheyyum. **Gorakkhettha na vijjatī**ti na kevalam kasi eva, gorakkhāpi ettha pettivisaye na vijjati,

yam nissāya te sampattim paṭilabheyyum. Vaṇijjā tādisī natthīti vāṇijjāpi tādisī natthi, yā tesam sampattipaṭilābhahetu bhaveyya. Hiraññena kayākayanti¹ hiraññena kayavikkayampi tattha tādisam natthi, yam tesam sampattipaṭilābhahetu bhaveyya. Ito dinnena yāpenti, petā kālagatā tahinti kevalam pana ito ñātīhi vā mittāmaccehi vā dinnena yāpenti, attabhāvam gamenti. Petāti pettivisayūpapannā sattā. Kālagatāti² attano maraṇakālena gatā³, "kālakatā"ti vā pāṭho, katakālā katamaraṇāti attho. Tahinti tasmim pettivisaye.

## Atthamanavamagāthādvayavannanā

8-9. Evam "ito dinnena yāpenti, petā kālagatā tahin"ti vatvā idāni upamāhi tamattham pakāsento "unname udakam vuṭṭhan"ti idam gāthādvayamāha.

Tassattho—yathā unnate thale ussāde<sup>4</sup> bhūmibhāge meghehi abhivuṭṭhaṁ udakaṁ ninnaṁ pavattati, yo yo bhūmibhāgo ninno oṇato, taṁ taṁ pavattati gacchati pāpuṇāti, evameva ito dinnaṁ dānaṁ petānaṁ upakappati nibbattati, pātubhavatīti attho. Ninnamiva hi udakappavattiyā ṭhānaṁ petaloko dānupakappanāya. Yathāha "idaṁ kho brāhmaṇa ṭhānaṁ, yattha ṭhitassa taṁ dānaṁ upakappatī"ti<sup>5</sup>. Yathā ca kandarapadarasākhāpasākhakusobbhamahāsobbhasannipātehi vārivahā mahānajjo pūrā hutvā sāgaraṁ paripūrenti, evampi ito dinnadānaṁ pubbe vuttanayeneva petānaṁ upakappatīti.

## Dasamagāthāvannanā

10. Evam Bhagavā "ito dinnena yāpenti, petā kālagatā tahin"ti imam attham upamāhi pakāsetvā puna yasmā te petā "ito kiñci lacchāmā"ti āsābhibhūtā ñātigharam āgantvāpi "idam nāma no dethā"ti yācitum asamatthā, tasmā tesam imāni anussaranavatthūni

<sup>1.</sup> Kayākkayanti (Sī), kayokayanti (Ka) 2. Kālaṅkatāti (Ka) 3. Katā (Ka)

<sup>4.</sup> Ussade (Sī) 5. Am 3. 479 pitthe.

anussaranto kulaputto dakkhiṇam dajjāti dassento "adāsi me"ti imam gāthamāha.

Tassattho—"idam nāma me dhanam vā dhaññam vā adāsī"ti ca, "idam nāma me kiccam attanā uyyogamāpajjanto akāsī"ti ca, "amu me mātito vā pitito vā sambandhattā ñātī"ti ca, sinehavasena tāṇasamatthatāya "mittā"ti ca, "asuko me saha pamsukīļako sakhā"ti ca evam sabbamanussaranto petānam dakkhiṇam dajjā, dānam niyyāteyyāti. Aparo pāṭho "petānam dakkhiṇā dajjā"ti. Tassattho—dātabbāti dajjā, kā sā? Petānam dakkhiṇā, teneva "adāsi me"ti-ādinā nayena pubbe katamanussaram anussaratāti vuttam hoti. Karanavacanappasange paccattavacanam veditabbam.

### Ekādasamagāthāvannanā

11. Evam Bhagavā petānam dakkhiņāniyyātane kāraņabhūtāni anussaraņavatthūni dassento—

"Adāsi me akāsi me, ñātimittā sakhā ca me.

Petānam dakkhinam dajjā, pubbe katamanussaran"ti—

Vatvā puna ye ñātimaraņena ruņņasokādiparā eva hutvā tiṭṭhanti, na tesam atthāya kiñci denti, tesam tam ruṇṇasokādi kevalam attaparitāpanameva hoti, na petānam kiñci attham nipphādetīti dassento "na hi ruṇṇam vā"ti imam gāthamāha.

Tattha **ruṇṇan**ti rodanā roditattam assupātanam, etena kāyaparissamam dasseti. **Soko**ti socanā socitattam, etena cittaparissamam dasseti. **Yā caññā**ti yā ca ruṇṇasokehi aññā. **Paridevanā**ti ñātibyasanena phuṭṭhassa lālappanā, "kaham ekaputtaka piya manāpā"ti evamādinā nayena guṇasamvaṇṇanā, etena vacīparissamam dasseti.

## Dvādasamagāthāvaņņanā

12. Evam Bhagavā "ruṇṇam vā soko vā yā caññā paridevanā, sabbampi tam petānam atthāya na hoti, kevalantu attānam paritāpanamattameva<sup>1</sup>, evam tiṭṭhanti ñātayo"ti ruṇṇādīnam niratthakabhāvam dassetvā puna māgadharājena yā dakkhiṇā dinnā, tassā sātthakabhāvam dassento "ayañca kho dakkhiṇā"ti imam gāthamāha.

Tassattho—ayañca kho mahārāja dakkhiṇā tayā ajja attano ñātigaṇaṁ uddissa dinnā, sā yasmā saṁgho anuttaraṁ puññakkhettaṁ lokassa, tasmā saṁghamhi suppatiṭṭhitā assa petajanassa dīgharattaṁ hitāya upakappati sampajjati phalatīti vuttaṁ hoti. **Upakappatī**ti ca ṭhānaso upakappati, taṁkhaṇaṁyeva upakappati, na cirena. Yathā hi taṁkhaṇaññeva paṭibhantaṁ "ṭhānasovetaṁ Tathāgataṁ paṭibhātī"ti vuccati, evamidhāpi taṁkhaṇaṁyeva upakappantā "ṭhānaso upakappatī"ti vuttā. Yaṁ vā taṁ² "idaṁ kho brāhmaṇa ṭhānaṁ, yattha ṭhitassa taṁ dānaṁ upakappatī"ti³ vuttaṁ, tattha

khuppipāsikavantāsaparadattūpajīvinijjhāmataņhikādibhedabhinne thāne upakappatīti vuttam yathā kahāpaṇam dento "kahāpaṇaso detī"ti lokevuccati. Imasmiñca atthavikappe **upakappatī**ti pātubhavati, nibbattatīti vuttam hoti.

## Terasamagāthāvannanā

13. Evam Bhagavā raññā dinnāya dakkhiṇāya sātthakabhāvam dassento—

"Ayañca kho dakkhiṇā dinnā, saṁghamhi suppatiṭṭhitā. Dīgharattaṁ hitāyassa, ṭhānaso upakappatī"ti—

Vatvā puna yasmā imam dakkhiņam dentena ñātīnam ñātīhi kattabbakiccakaraṇavasena ñātidhammo nidassito, bahujanassa pākaṭīkato, nidassanam vā kato, tumhehipi ñātīnam evameva ñātīhi kattabbakiccakaraṇavasena ñātidhammo paripūretabbo, na niratthakehi ruṇṇādīhi attā paritāpetabboti ca pete dibbasampattim adhigamentena petānam pūjā katā uļārā, Buddhappamukhañca bhikkhusamgham annapānādīhi santappentena bhikkhūnam balam anupadinnam, anukampādiguṇaparivārañca cāgacetanam nibbattentena anappakam

puññam pasutam, tasmā Bhagavā imehi yathābhuccaguņehi rājānam sampahamsento—

"So ñātidhammo ca ayam nidassito, Petāna pūjā ca katā uļārā. Balañca bhikkhūnamanuppadinnam, Tumhehi puññam pasutam anappakan"ti—

Imāya gāthāya desanam pariyosāpeti.

Atha vā "so ñātidhammo ca ayaṁ nidassito"ti iminā gāthāpadena Bhagavā rājānaṁ dhammiyā kathāya sandasseti. Ñātidhammanidassanameva hi ettha sandassanaṁ. Petāna pūjā ca katā uļārāti iminā samādapeti. Uļārāti pasaṁsanameva hi ettha punappunaṁ pūjākaraṇe¹ samādapanaṁ. Balañca bhikkhūnamanuppadinnanti iminā samuttejeti. Balānuppadānameva hi ettha evaṁ dānaṁ², balānuppadānatāti tassa ussāhavaḍḍhanena samuttejanaṁ. Tumhehi puññaṁ pasutaṁ anappakanti iminā sampahaṁseti. Puññappasutakittanameva hi ettha tassa yathābhuccaguṇasaṁvaṇṇanabhāvena sampahaṁsanajananato sampahaṁsananti veditabbaṁ.

Desanāpariyosāne ca pettivisayūpapatti-ādīnavasamvaņņanena samviggānam yoniso padahatam caturāsītiyā pāṇasahassānam dhammābhisamayo ahosi. Dutiyadivasepi Bhagavā devamanussānam idameva Tirokuṭṭam desesi, evam yāva sattamadivasā tādiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Tirokuttasuttavannanā nitthitā.

# 8. Nidhikandasuttavannanā

## Nikkhepakāraņa

Idāni yadidam Tirokuṭṭānantaram "nidhim nidheti puriso"ti-ādinā Nidhikandam nikkhittam, tassa

Bhāsitvā Nidhikaṇḍassa, idha nikkhepakāraṇaṁ. Aṭṭhuppattiñca dīpetvā, karissām'atthavaṇṇanaṁ.

Tattha idha nikkhepakāraṇaṁ tāv'assa evaṁ veditabbaṁ. Idaṁ hi Nidhikaṇḍaṁ Bhagavatā iminā anukkamena avuttampi yasmā anumodanavasena vuttassa Tirokuṭṭassa mithunabhūtaṁ¹, tasmā idha nikkhittaṁ. Tirokuṭṭena vā puññavirahitānaṁ vipattiṁ dassetvā iminā katapuññānaṁ sampattidassanatthampi idaṁ idha nikkhittanti veditabbaṁ. Idamassa idha nikkhepakāranaṁ.

## Suttatthuppatti

Aṭṭhuppatti pan'assa—Sāvatthiyaṁ kira aññataro kuṭumbiko aḍḍho mahaddhano mahābhogo, so ca saddho hoti pasanno, vigatamalamaccherena cetasā agāraṁ ajjhāvasati. So ekasmiṁ divase Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa dānaṁ deti. Tena ca samayena rājā dhanatthiko hoti, so tassa santike purisaṁ pesesi "gaccha bhaṇe itthannāmaṁ kuṭumbikaṁ ānehī'ti. So gantvā taṁ kuṭumbikaṁ āha, "rājā taṁ gahapati āmantesī'ti. Kuṭumbiko saddhādiguṇasamannāgatena cetasā Buddhappamukhaṁ bhikkhusaṁghaṁ parivisanto āha, "gaccha bho purisa, pacchā āgamissāmi, idāni tāvamhi nidhiṁ nidhento ṭhito''ti. Atha Bhagavā bhuttāvī pavārito tameva puññasampadaṁ paramatthato nidhīti dassetuṁ tassa kuṭumbikassa anumodanatthaṁ "nidhiṁ nidheti puriso''ti imā gāthāyo abhāsi. Ayamassa atthuppatti.

Evamassa—

Bhāsitvā Nidhikaṇḍassa, idha nikkhepakāraṇaṁ. Aṭṭhuppattiñca dīpetvā, karissām'atthavaṇṇanaṁ.

## Paṭhamagāthāvaṇṇanā

1. Tattha **nidhim nidheti puriso**ti nidhīyatīti nidhi, ṭhapīyati rakkhīyati gopīyatīti attho. So catubbidho thāvaro jaṅgamo aṅgasamo anugāmikoti. Tattha **thāvaro** nāma bhūmigatam vā vehāsattham vā hiraññam

vā suvaṇṇam vā khettam vā vatthu vā, yam vā pan'aññampi evarūpam iriyāpathavirahitam, ayam thāvaro nidhi. **Jaṅgamo** nāma dāsidāsam hatthigavassavaļavam ajeļakam kukkuṭasūkaram, yam vā pan'aññampi evarūpam iriyāpathapaṭisamyuttam, ayam jaṅgamo nidhi. **Aṅgasamo** nāma kammāyatanam sippāyatanam vijjāṭṭhānam bāhusaccam, yam vā pan'aññampi evarūpam sikkhitvā gahitam aṅgapaccaṅgamiva attabhāvappaṭibaddham, ayam aṅgasamo nidhi. **Anugāmiko** nāma dānamayam puññam sīlamayam bhāvanāmayam dhammassavanamayam dhammadesanāmayam, yam vā pan'aññampi evarūpam puññam tattha tattha anugantvā viya iṭṭhaphalamanuppadeti, ayam anugāmiko nidhi. Imasmim pana ṭhāne thāvaro adhippeto.

Nidhetīti thapeti patisāmeti gopeti. Purisoti manusso. Kāmañca purisopi itthīpi pandakopi nidhimnidheti, idha pana purisasīsena desanā katā, atthato pana tesampi idha samodhānam datthabbam. Gambhīre odakantiketi ogāhetabbatthena gambhīram, udakassa antikabhāvena odakantikam. Atthi gambhīram na odakantikam jangale bhūmibhāge satikaporiso<sup>1</sup> āvāto viya, atthi odakantikam na gambhīram ninne pallale ekadvividatthiko āvāto viya, atthi gambhīrañceva odakantikañca jangale bhūmibhāge yāva idāni udakam āgamissatīti, tāva khato āvāto viya. Tam sandhāya idam vuttam "gambhīre odakantike"ti. Atthe kicce samuppanneti attha anapetanti attham, atthāvaham hitāvahanti vuttam hoti. Kātabbanti kiccam, kiñcideva karanīyanti vuttam hoti. Uppannam eva samuppannam, kattabbabhāvena upatthitanti vuttam hoti. Tasmim atthe kicce samuppanne. Atthava me bhavissatīti nidhānappayojananidassanametam. Etadattham hi so nidheti "atthāvahe kismiñcideva karanīye samuppanne atthāya me bhavissati, tassa me kiccassa nipphattiyā bhavissatī"ti. Kiccanipphattiyeva hi tassa kicce samuppanne atthoti veditabbo.

## Dutiyagāthāvaṇṇanā

Evam nidhānappayojanam dassento atthādhigamādhippāyam dassetvā idāni anatthāpagamādhippāyam dassetumāha—

"Rājato vā duruttassa, corato pīļitassa vā.
 Inassa vā pamokkhāya, dubbhikkhe āpadāsu vā"ti.

Tassattho "atthāya me bhavissatī"ti ca "iņassa vā pamokkhāyā"ti ca ettha vuttehi dvīhi bhavissati-pamokkhāya-padehi saddhiṁ yathāsambhavaṁ yojetvā veditabbo.

Tatthāyam yojanā—na kevalam atthāya me bhavissatīti eva puriso nidhim nidheti, kintu "ayam coro"ti vā "pāradāriko"ti vā "sunkaghātako"ti vā evamādinā nayena paccatthikehi paccāmittehi duruttassa me sato rājato vā pamokkhāya bhavissati, sandhicchedādīhi dhanaharaņena vā, "ettakam hiraññasuvaṇṇam dehī"ti jīvaggāhena vā corehi me pīļitassa sato corato vā pamokkhāya bhavissati. Santi me iṇāyikā, te mam "iṇam dehī"ti codessanti, tehi me codiyamānassa iṇassa vā pamokkhāya bhavissati. Hoti so samayo, yam dubbhikkham hoti dussassam dullabhapiṇḍam, tattha na sukaram appadhanena yāpetum, tathāvidhe āgate dubbhikkhe vā me bhavissati. Yathārūpā āpadā uppajjanti aggito vā udakato vā appiyadāyādato vā, tathārūpāsu vā uppannāsu āpadāsu me bhavissatītipi puriso nidhim nidhetīti.

Evam atthādhigamādhippāyam anatthāpagamādhippāyancāti dvīhi gāthāhi duvidham nidhānappayojanam dassetvā idāni tameva duvidham payojanam nigamento āha—

"Etadatthāya lokasmim, nidhi nāma nidhīyatī"ti.

Tassattho—yvāyaṁ "atthāya me bhavissatī"ti ca "rājato vā duruttassā"ti evamādīhi ca atthādhigamo anatthāpagamo ca dassito, **etadatthāya** etesaṁ nipphādanatthāya imasmiṁ okāsaloke yo koci hiraññasuvaṇṇādibhedo **nidhi nāma nidhīyati** ṭhapīyati paṭisāmīyatīti.

### Tatiyagāthāvannanā

Idāni yasmā evam nihitopi so nidhi puññavatamyeva adhippetatthasādhako hoti, na aññesam, tasmā tamattham dīpento āha—

"Tāvassunihito santo, gambhīre odakantike.
 Na sabbo sabbadā eva, tassa tam upakappatī"ti.

Tassattho—so nidhi tāva sunihito santo, tāva suṭṭhu nikhaṇitvā ṭhapito samānoti vuttaṁ hoti. Kīva¹ suṭṭhūti? Gambhīre odakantike, yāva gambhīre odakantike nihitoti saṅkhaṁ gacchati, tāva suṭṭhūti vuttaṁ hoti. Na sabbo sabbadā eva, tassa taṁ upakappatīti yena purisena nihito, tassa sabbopi sabbakālaṁ na upakappati na sampajjati, yathāvuttakiccakaraṇasamattho na hotīti vuttaṁ hoti. Kintu kocideva kadācideva upakappati, neva vā upakappatīti. Ettha ca tanti padapūraṇamatte nipāto daṭṭhabbo "yathā taṁ appamattassa ātāpino"ti evamādīsu² viya. Liṅgabhedaṁ vā katvā "so"ti vattabbe "tan"ti vuttaṁ. Evaṁ hi vuccamāne so attho sukhaṁ bujjhatīti.

## Catutthapañcamagāthāvaṇṇanā

Evam "na sabbo sabbadā eva, tassa tam upakappatī"ti vatvā idāni yehi kāraņehi na upakappati, tāni dassento āha—

- "Nidhi vā ṭhānā cavati, saññā vāssa vimuyhati.
   Nāgā vā apanāmenti, yakkhā vāpi haranti nam.
- 5. Appiyā vāpi dāyādā, uddharanti apassato"ti.

Tassattho—yasmim ṭhāne sunihito hoti nidhi, so vā nidhi tamhā ṭhānā cavati apeti vigacchati, acetanopi samāno puñňakkhayavasena añňam ṭhānam gacchati. Saññā vā assa vimuyhati, yasmim ṭhāne nihito nidhi, tam na jānāti, assa puñňakkhayacoditā nāgā vā tam nidhim apanāmenti añňam thānam gamenti. Yakkhā vāpi haranti yenicchakam

ādāya gacchanti. **Apassato** vā assa **appiyā vā dāyādā** bhūmim khaṇitvā tam nidhim **uddharanti**. Evamassa etehi ṭhānā cavanādīhi kāraṇehi so nidhi na upakappatīti.

Evam thānā cavanādīni lokasammatāni anupakappanakāraṇāni vatvā idāni yam tam etesampi kāraṇānam mūlabhūtam ekaññeva puññakkhayasaññitam kāraṇam, tam dassento āha—

"Yadā puñnakkhayo hoti, sabbametam vinassatī"ti.

Tassattho—yasmim samaye bhogasampattinipphādakassa puññassa khayo hoti, bhogapārijuññasamvattanikamapuññamokāsam katvā ṭhitam hoti, atha yam nidhim nidhentena nihitam hiraññasuvaṇṇādidhanajātam, sabbametam vinassatīti.

## Chatthagathavannana

Evam Bhagavā tena tena adhippāyena nihitampi yathādhippāyam anupakappantam nānappakārehi nassanadhammam lokasammatam nidhim vatvā idāni yam puññasampadam paramatthato nidhīti dassetum tassa kuṭumbikassa anumodanatthamidam Nidhikaṇḍamāraddham, tam dassento āha—

6. "Yassa dānena sīlena, samyamena damena ca. Nidhī sunihito hoti, itthiyā purisassa vā"ti.

Tattha dānanti "dānañca dhammacariyā cā"ti ettha vuttanayen'eva gahetabbam. Sīlanti kāyikavācasiko avītikkamo.
Pañcaṅgadasaṅga¹pātimokkhasaṁvarādi vā sabbampi sīlaṁ idha sīlanti adhippetaṁ. Saṁyamoti saṁyamanaṁ saṁyamo, cetaso nānārammaṇagatinivāraṇanti vuttaṁ hoti, samādhiss'etaṁ adhivacanaṁ. Yena saṁyamena samannāgato "hatthasaṁyato pādasaṁyato vācāsaṁyato saṁyatuttamo"ti ettha saṁyatuttamoti vutto. Apare āhu, "saṁyamanaṁ saṁyamo, saṁvaraṇanti vuttaṁ hoti, indriyasaṁvarassetaṁ adhivacanan"ti. Damoti damanaṁ, kilesūpasamananti vuttaṁ hoti, paññāy'etaṁ adhivacanaṁ. Paññā hi katthaci

paññā tv'eva vuccati "sussūsā labhate paññan"ti-evamādīsu<sup>1</sup>. Katthaci dhammoti "saccaṁ dhammo dhiti cāgo"ti evamādīsu<sup>1</sup>. Katthaci damoti "yadi saccā damā cāgā, khantyā bhiyyo na vijjatī"ti-ādīsu<sup>1</sup>.

Evam dānādīni ñatvā idāni evam imissā gāthāya sampiņdetvā attho veditabbo—yassa itthiyā vā purisassa vā dānena sīlena samyamena damena cāti imehi catūhi dhammehi yathā hiraññena suvaņņena muttāya maṇinā vā dhanamayo nidhi tesam suvaṇṇādīnam ekattha pakkhipanena nidhīyati, evam puññamayo nidhi tesam dānādīnam ekacittasantāne cetiyādimhi vā vatthumhi suṭṭhu karaṇena sunihito hotīti.

#### Sattamagāthāvannanā

Evam Bhagavā "yassa dānenā"ti imāya gāthāya puññasampadāya paramatthato nidhibhāvam dassetvā idāni yattha nihito so nidhi sunihito hoti, tam vatthum dassento āha—

7. "Cetiyamhi ca samghe vā, puggale atithīsu vā. Mātari pitari cāpi, atho jetthamhi bhātarī"ti.

Tattha cayitabbanti **cetiyam**, pūjetabbanti vuttam hoti, citattā vā cetiyam. Tam panetam cetiyam tividham hoti paribhogacetiyam uddissakacetiyam dhātukacetiyanti. Tattha Bodhirukkho paribhogacetiyam, Buddhapaṭimā uddissakacetiyam, dhātugabbhathūpā sadhātukā dhātukacetiyam. **Samgho**ti Buddhappamukhādīsu yo koci. **Puggalo**ti gahaṭṭhapabbajitesu yo koci. Natthi assa tithi, yamhi vā tamhi divase āgacchatīti **atithi**. Tankhaṇe āgatapāhunakassetam adhivacanam. Sesam vuttanayameva.

Evam cetiyādīni ñatvā idāni evam imissā gāthāya sampiņdetvā attho veditabbo—yo so nidhi "sunihito hotī"ti vutto, so imesu vatthūsu sunihito hoti. Kasmā? Dīgharattam iṭṭhaphalānuppadānasamatthatāya. Tathā hi appakampi cetiyamhi datvā dīgharattam itthaphalalābhino honti. Yathāha—

"Ekapuppham yajitvāna, asītikappakoṭiyo. Duggatim nābhijānāmi, pupphadānassidam phalan"ti ca.

"Mattāsukhapariccāgā, passe ce vipulam sukhan"ti ca<sup>1</sup>.

Evam Dakkhināvisuddhivelāmasuttādīsu² vuttanayena samghādivatthūsupi dānaphalavibhāgo veditabbo. Yathā ca cetiyādīsu dānassa pavatti phalavibhūti ca dassitā, evam yathāyogam sabbattha tam tam ārabhitvā cārittavārittavasena sīlassa, Buddhānussativasena samyamassa, tabbatthukavipassanāmanasikārapaccavekkhaṇavasena damassa ca pavatti tassa tassa phalavibhūti ca veditabbā.

## Atthamagāthāvannanā

Evam Bhagavā dānādīhi nidhīyamānassa puññamayanidhino cetiyādibhedam vatthum dassetvā idāni etesu vatthūsu sunihitassa tassa nidhino gambhīre odakantike nihitanidhito visesam dassento āha—

8. "Eso nidhi sunihito, ajeyyo anugāmiko. Pahāya gamanīyesu, etam ādāya gacchatī"ti.

Tattha pubbapadena tam dānādīhi sunihitanidhim niddisati "eso nidhi sunihito"ti. Ajeyyoti parehi jetvā gahetum na sakkā, acceyyotipi³ pāṭho, tassa accitabbo accanāraho⁴ hitasukhatthikena upacitabboti attho. Etasmim ca pāṭhe eso nidhi acceyyoti sambandhitvā puna "kasmā"ti anuyogam dassetvā "yasmā sunihito anugāmiko"ti sambandhitabbam. Itarathā hi sunihitassa acceyyattam vuttam bhaveyya, na ca sunihito accanīyo. Accito eva hi soti. Anugacchatīti anugāmiko, paralokam gacchantampi tattha tattha phaladānena na vijahatīti attho.

Pahāya gamanīyesu, etam ādāya gacchatīti maraṇakāle paccupaṭṭhite sabbabhogesu pahāya gamanīyesu etam nidhim ādāya paralokam gacchatīti ayam kira etassa attho. So pana na yujjati. Kasmā?

<sup>1.</sup> Khu 1. 55 Dhammapade.

<sup>3.</sup> Ajjeyyotipi (Sī), ajayyotipi (Syā)

<sup>4.</sup> Ajjitabbo ajjanāraho (Sī), ajitabbo ajināraho (Syā)

<sup>2.</sup> Am 3. 195 pitthe.

bhogānam agamanīyato. Pahātabbā eva hi te te bhogā, na gamanīyā, gamanīyā pana te te gativisesā. Yato yadi esa attho siyā, pahāya bhoge gamanīyesu gativisesesu iti vadeyya. Tasmā evamettha attho veditabbo—"nidhi vā ṭhānā cavatī"ti evamādinā pakārena pahāya maccam bhogesu gacchantesu etam ādāya gacchatīti. Eso hi anugāmikattā tam nappajahatīti.

Tattha siyā "gamanīyesūti ettha gantabbesūti attho, na gacchantesū"ti. Tam na ekamsato gahetabbam. Yathā hi "ariyā niyyānikā"ti¹ ettha niyyantāti attho, na niyyātabbāti, evamidhāpi gacchantesūti attho, na gantabbesūti.

Atha vā yasmā esa maraṇakāle kassaci dātukāmo bhoge āmasitumpi na labhati, tasmā tena te bhogā pubbaṁ kāyena pahātabbā, pacchā vihatāsena cetasā gantabbā, atikkamitabbāti vuttaṁ hoti. Tasmā pubbaṁ kāyena pahāya pacchā cetasā gamanīyesu bhogesūti evamettha attho daṭṭhabbo. Purimasmiṁ atthe niddhāraṇe bhummavacanaṁ, pahāya gamanīyesu bhogesu ekamevetaṁ puññanidhivibhavaṁ² tato nīharitvā ādāya gacchatīti. Pacchime atthe bhāvenabhāvalakkhaṇe bhummavacanaṁ. Bhogānaṁ hi gamanīyabhāvena etassa nidhissa ādāya gamanīyabhāvo lakkhīyatīti.

## Navamagāthāvaṇṇanā

Evam Bhagavā imassa puññanidhino gambhīre odakantike nihitanidhito visesam dassetvā puna attano bhaṇḍaguṇasamvaṇṇanena kayajanassa ussāham janento uļārabhaṇḍavāṇijo viya attanā desitapuññanidhiguṇasamvaṇṇanena tasmim puññanidhimhi devamanussānam ussāham janento āha—

"Asādhāraṇamaññesaṁ, acorāharaṇo nidhi.
 Kayirātha dhīro puññāni, yo nidhi anugāmiko"ti.

Tattha asādhāraṇamaññesanti asādhāraṇo aññesaṁ, makāro padasandhikaro "adukkhamasukhāya vedanāya sampayuttā"ti-ādīsu viya. Na corehi āharaṇo acorāharaṇo, corehi ādātabbo na hotīti attho. Nidhātabboti nidhi. Eva dvīhi padehi puññanidhiguṇaṁ saṁvaṇṇetvā tato dvīhi tattha ussāhaṁ janeti "kayirātha dhīro puññāni, yo nidhi anugāmiko"ti. Tassattho—yasmā puññāni¹ nāma asādhāraṇo aññesaṁ, acorāharaṇo ca nidhi hoti. Na kevalañca asādhāraṇo acorāharaṇo ca nidhi, atha kho pana "eso nidhi sunihito, ajeyyo anugāmiko"ti ettha vutto yo nidhi anugāmiko, so ca yasmā puññāniyeva², tasmā kayirātha kareyya dhīro buddhisampanno dhitisampanno ca puggalo puññānīti.

## Dasamagāthāvaṇṇanā

Evam Bhagavā guņasamvannena puññanidhimhi devamanussānam ussāham janetvā idāni ye ussahitvā puññanidhikiriyāya sampādenti, tesam so yam phalam deti, tam sankhepato dassento āha—

10. "Esa devamanussānam, sabbakāmadado nidhī"ti.

Idāni yasmā patthanāya paṭibandhitassa sabbakāmadadattam, na vinā patthanam hoti. Yathāha—

"Ākaṅkheyya ce gahapatayo dhammacārī samacārī 'aho vatāhaṁ kāyassa bhedā paraṁ maraṇā khattiyamahāsālānaṁ sahabyataṁ upapajjeyyan'ti, ṭhānaṁ kho panetaṁ vijjati, yaṁ so kāyassa bhedā paraṁ maraṇā khattiyamahāsālānaṁ sahabyataṁ upapajjeyya. Taṁ kissa hetu, tathā hi so dhammacārī samacārī"<sup>3</sup>.

Evam "anāsavam cetovimuttim paññāvimuttim diṭṭheva dhamme sayam abhiññā sacchikatvā upasampajja vihareyya. Tam kissa hetu, tathā hi so dhammacārī samacārī"ti<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Puññanidhi (Syā)

<sup>2.</sup> Puññanidhiyeva hoti (Syā)

<sup>3.</sup> Ma 1. 359 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 1. 360 pitthe.

Tathā cāha—

"Idha bhikkhave bhikkhu saddhāya samannāgato hoti, sīlena, sutena, cāgena, paññāya samannāgato hoti, tassa evam hoti 'aho vatāham kāyassa bhedā param maraṇā khattiyamahāsālānam sahabyatam upapajjeyyan'ti. So tam cittam padahati, tam cittam adhiṭṭhāti, tam cittam bhāveti. Tassa te sankhārā ca vihārā ca evam bhāvitā evam bahulīkatā tatrūpapattiyā samvattantī"ti¹ evamādi.

Tasmā tam tathā tathā ākankhapariyāyam cittapadahanādhiṭṭhānabhāvanāparikkhāram patthanam tassa sabbakāmadadatte hetum dassento āha—

"Yam yadevābhipatthenti, sabbametena labbhatī"ti.

## Ekādasamagāthāvaņņanā

11. Idāni yam tam sabbam etena labbhati, tam odhiso odhiso dassento "suvannatā susaratā"ti evamādigāthāyo āha.

Tattha paṭhamagāthāya tāva **suvaṇṇatā** nāma sundaracchavivaṇṇatā kañcana-sannibhattacatā, sāpi etena puññanidhinā labbhati. Yathāha—

"Yampi bhikkhave Tathāgato purimam jātim -pa- pubbe manussabhūto samāno akkodhano ahosi anupāyāsabahulo, bahumpi vutto samāno nābhisajji na kuppi na byāpajji na patitthīyi, na kopañca dosañca appaccayañca pātvākāsi, dātā ca ahosi sukhumānam mudukānam attharaṇānam pāvuraṇānam khomasukhumānam kappāsika -pa- koseyya -pa- kambalasukhumānam. So tassa kammassa katattā upacitattā -pa- itthattam āgato samāno imam mahāpurisalakkhaṇam paṭilabhati. Suvaṇṇavaṇṇo hoti kañcanasannibhattaco"ti².

Susaratā nāma brahmassaratā karavīkabhāṇitā, sāpi etena labbhati. Yathāha"Yampi bhikkhave Tathāgato purimam jātim -pa- pharusam vācam pahāya pharusāya vācāya paṭivirato ahosi, yā sā vācā nelā kaṇṇasukhā -pa- tathārūpim vācam bhāsitā ahosi. So tassa kammassa katattā upacitattā -pa- itthattam āgato samāno imāni dve ahāpurisalakkhaṇāni paṭilabhati. Pahutajivho ca hoti brahmassaro ca karavīkabhāṇī"ti¹.

Susanthānāti suṭṭhu saṇṭhānatā, samacita²vaṭṭitayuttaṭṭhānesu aṅgapaccaṅgānaṁ samacita²vaṭṭitabhāvena sannivesoti vuttaṁ hoti. Sāpi etena labbhati. Yathāha—

"Yampi bhikkhave Tathāgato purimam jātim -pa- pubbe manussabhūto samāno bahujanassa atthakāmo ahosi hitakāmo phāsukāmo yogakkhemakāmo 'kinti me saddhāya vaḍḍheyyum, sīlena sutena cāgena paññāya dhanadhaññena khettavatthunā dvipadacatuppadehi puttadārehi dāsakammakaraporisehi ñātīti mittehi bandhavehi vaḍḍheyyun'ti, so tassa kammassa -pa- samāno imāni tīṇi mahāpurisalakkhaṇāni paṭilabhati, sīhapubbaḍḍhakāyo ca hoti citantaramso ca samavaṭṭakkhandho cā"ti³ evamādi.

Iminā nayena ito paresampi iminā puññanidhinā paṭilābhasādhakāni suttapadāni tato tato ānetvā vattabbāni. Ativitthārabhayena tu saṁkhittaṁ, idāni avasesapadānaṁ vaṇṇanaṁ karissāmi.

**Surūpatā**ti ettha sakalasarīram rūpanti veditabbam "ākāso parivārito rūpamtveva sankham gacchatī"ti-ādīsu<sup>4</sup> viya, tassa rūpassa sundaratā surūpatā nātidīghatā nātirassatā nātikisatā nātithūlatā nābhikāļatā naccodātatāti vuttam hoti. **Ādhipaccan**ti adhipati-bhāvo, khattiyamahāsālādibhāvena sāmikabhāvoti attho. **Parivāro**ti agārikānam sajanaparijanasampatti, anagārikānam parisasampatti,

<sup>1.</sup> Dī 3. 141 pitthe.

<sup>2.</sup> Samupacita (Sī), samapīta (Syā)

<sup>3.</sup> Dī 3. 134 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 1. 248 pitthe.

ādhipaccañca parivāro ca **ādhipaccaparivāro**. Ettha ca suvaṇṇatādīhi sarīrasampatti, ādhipaccena bhogasampatti, parivārena sajanaparijanasampatti vuttāti veditabbā. **Sabbametena labbhatī**ti yaṁ taṁ "yaṁ yadevābhipatthenti, sabbametena labbhatī"ti vuttaṁ, tattha idampi tāva paṭhamaṁ¹ odhiso vuttasuvaṇṇatādi sabbametena labbhatīti veditabbanti dasseti.

## Dvādasamagāthāvaņņanā

12. Evamimāya gāthāya puññānubhāvena labhitabbam rajjasampattito oram devamanussasampattim dassetvā idāni tadubhayarajjasampattim dassento "padesarajjan"ti imam gāthamāha.

Tattha padesarajjanti ekadīpampi sakalam apāpuņitvā pathaviyā ekamekasmim padese rajjam. Issarabhāvo issariyam, iminā dīpacakkavattirajjam dasseti. Cakkavattisukham piyanti iṭṭham kantam manāpam cakkavattisukham. Iminā cāturantacakkavattirajjam dasseti. Devesu rajjam devarajjam, etena mandhātādīnampi manussānam devarajjam dassitam hoti. Api dibbesūti iminā ye te divi bhavattā "dibbā"ti vuccanti, tesu dibbesu kāyesu uppannānampi devarajjam dasseti. Sabbametena labbhatīti yam tam "yam yadevābhipatthenti, sabbametena labbhatī"ti vuttam, tattha idampi dutiyam odhiso padesarajjādi sabbametena labbhatīti veditabbanti dasseti.

## Terasamagāthāvannanā

13. Evamimāya gāthāya puññānubhāvena labhitabbam devamanussarajjasampattim dassetvā idāni dvīhi gāthāhi vuttam sampattim samāsato purakkhatvā nibbānasampattim dassento "mānussikā ca sampattī"ti imam gāthamāha.

Tassāyam padavaṇṇanā—manussānam ayanti mānussī, mānussī eva mānussikā. Sampajjanam sampatti. Devānam loko devaloko. Tasmim devaloke. Yāti anavasesapariyādānam, ramanti etāya ajjhattam uppannāya bahiddhā vā upakaraṇabhūtāyāti rati, sukhassa sukhavatthuno

cetam adhivacanam. **Yā**ti aniyatavacanam. **Ca**saddo pubbasampattiyā saha sampiṇḍanattho. Nibbānamyeva **nibbānasampatti.** 

Ayam pana atthavannana—yā esā "suvannatā"ti-ādīhi padehi mānussikā ca sampatti devaloke ca yā rati vuttā, sā ca sabbā, yā cāyamaparā saddhānusāribhāvādivasena pattabbā nibbānasampatti, sā cāti idam tatiyampi odhiso sabbametena labbhatīti.

Atha vā yā pubbe suvaṇṇatādīhi avuttā "sūrā satimanto idha brahmacariyavāso"ti evamādinā<sup>1</sup> nayena niddiṭṭhā paññāveyyattiyādibhedā ca mānussikā sampatti, aparā devaloke ca yā jhānādirati, yā ca yathāvuttappakārā nibbānasampatti cāti idampi tatiyam odhiso sabbametena labbhatīti. Evampettha atthavaṇṇanā veditabbā.

## Cuddasamagāthāvannanā

14. Evamimāya gāthāya puññānubhāvena labhitabbam saddhānusārībhāvādivasena pattabbam nibbānasampattimpi dassetvā idāni tevijja-ubhatobhāgavimuttabhāvavasenapi pattabbam tameva tassa upāyam ca dassento "mittasampadamāgammā"ti imam gāthamāha.

Tassāyam padavaṇṇanā—sampajjati etāya guṇavibhūtim pāpuṇātīti sampadā, mitto eva sampadā mittasampadā, tam mittasampadam. Āgammāti nissāya. Yonisoti upāyena. Payuñjatoti yogānuṭṭhānam karoto. Vijānāti etāyāti vijjā, vimuccati etāya, sayam vā vimuccatīti vimutti, vijjā ca vimutti ca vijjāvimuttiyo, vijjāvimuttīsu vasībhāvo vijjāvimuttivasībhāvo.

Ayam pana **atthavaṇṇanā**—yvāyam mittasampadamāgamma Satthāram vā aññataram vā garuṭṭhāniyam sabrahmacārim nissāya tato ovādañca anusāsaniñca gahetvā yathānusiṭṭham paṭipattiyā yoniso payuñjato pubbenivāsādīsu tīsu vijjāsu "tattha katamā vimutti, cittassa ca adhimutti nibbānañcā"ti² evam āgatāya aṭṭhasamāpattinibbānabhedāya vimuttiyā ca tathā tathā

adandhāyitattena vasībhāvo, idampi catuttham odhiso sabbametena labbhatīti.

### Pannarasamagāthāvannanā

15. Evamimāya gāthāya pubbe kathitavijjāvimuttivasībhāvabhāgiyapuññānubhāvena labhitabbam tevijja-ubhatobhāgavimuttabhāvavasenapi pattabbam nibbānasampattim dassetvā idāni yasmā vijjāvimuttivasībhāvappattā tevijjā ubhatobhāgavimuttāpi sabbe¹ paṭisambhidādiguṇavibhūtim labhanti, imāya puññasampadāya ca tassā guṇavibhūtiyā padaṭṭhānavasena tathā tathā sāpi labbhati, tasmā tampi dassento "paṭisambhidā vimokkhā cā"ti imam gāthamāha.

Yato sammā katena yā cāyam dhammatthaniruttipaṭibhānesu pabhedagatā paññā paṭisambhidāti vuccati, ye cime "rūpī rūpāni passatī"tiādinā<sup>2</sup> nayena aṭṭha vimokkhā, yā cāyam Bhagavato sāvakehi pattabbā sāvakasampattisādhikā sāvakapāramī, yā ca sayambhubhāvasādhikā paccekabodhi, yā ca sabbasattuttamabhāvasādhikā Buddhabhūmi, idampi pañcamam odhiso sabbametena labbhatīti veditabbam.

## Soļasamagāthāvaņņanā

16. Evam Bhagavā yam tam "yam yadevābhipatthenti, sabbametena labbhatī"ti vuttam, tam imāhi pancahi gāthāhi odhiso odhiso dassetvā idāni sabbamevidam sabbakāmadadanidhisannitam punnasampadam pasamsanto "evam mahatthikā esā"ti imāya gāthāya desanam niṭṭhapesi.

Tassāyam padavaṇṇanā—evanti atītatthanidassanam. Mahanto attho assāti mahatthikā, mahato atthāya samvattatīti vuttam hoti, mahiddhikātipi pāṭho. Esāti uddesavacanam, tena "yassa dānena sīlenā"ti ito pabhuti yāva "kayirātha dhīro puññānī"ti vuttam puññasampadam uddisati. Yadidanti abhimukhakaraṇatthe nipāto, tena esāti uddiṭṭham niddisitum yā esāti abhimukham karoti. Puññānam sampadā

puññasampadā. Tasmāti kāraṇavacanam. Dhīrāti dhitimanto. Pasamsantīti vaṇṇayanti. Paṇḍitāti paññāsampannā. Katapuññatanti katapuññabhāvam.

Ayam pana atthavaṇṇanā—iti Bhagavā suvaṇṇatādim Buddhabhūmipariyosānam puññasampadānubhāvena adhigantabbamattham vaṇṇayitvā idāni tamevattham sampiṇḍetvā dassento tenevatthena yathāvuttappakārāya puññasampadāya mahatthikattam thunanto āha—evam mahato atthassa āvahanena mahatthikā esā, yadidam mayā "yassa dānena sīlenā"ti-ādinā nayena desitā puññasampadā, tasmā mādisā sattānam hitasukhāvahāya dhammadesanāya akilāsutāya yathābhūtaguṇena¹ ca dhīrā paṇḍitā "asādhāraṇamaññesam, acorāharaṇo nidhī"ti-ādīhi idha vuttehi ca, avuttehi ca "mā bhikkhave puññānam bhāyittha, sukhassetam bhikkhave adhivacanam, yadidam puññānī"ti-ādīhi² vacanehi anekākāravokāram katapuññatam pasamsanti, na pakkhapātenāti.

Desanāpariyosāne so upāsako bahujanena saddhim sotāpattiphale patiṭṭhāsi, rañño ca Pasenadikosalassa santikam gantvā etamattham ārocesi, rājā ativiya tuṭṭho hutvā "sādhu gahapati, sādhu kho tvam gahapati mādisehipi anāharaṇīyam nidhim nidhesī"ti samrādhetvā mahatim pūjamakāsīti.

Paramatthajotikāya Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

Nidhikandasuttavannanā niţţhitā.

# 9. Mettasuttavannanā

## Nikkhepappayojana

Idāni Nidhikaṇḍānantaraṁ nikkhittassa Mettasuttassa vaṇṇanākkamo anuppatto, tassa idha nikkhepappayojanaṁ vatvā tato paraṁ—

Yena vuttam yadā yattha, yasmā cetesa dīpanā. Nidānam sodhayitvāssa, karissāmatthavannanam. Tattha yasmā Nidhikaṇḍena dānasīlādipuññasampadā vuttā, sā ca sattesu mettāya katāya mahapphalā hoti yāva Buddhabhūmim pāpetum samatthā, tasmā tassā puññasampadāya upakāradassanattham, yasmā vā saraṇehi sāsane otaritvā sikkhāpadehi sīle patiṭṭhitānam dvattimsākārena rāgappahānasamattham Kumārapañhena mohappahānasamatthañca kammaṭṭhānam dassetvā Maṅgalasuttena tassa pavattiyā maṅgalabhāvo attarakkhā ca Ratanasuttena tassānurūpā pararakkhā Tirokuṭṭena Ratanasutte vuttabhūtesu ekaccabhūtadassanam vuttappakārāya puññasampattiyā pamajjantānam¹ vipatti ca Nidhikaṇḍena Tirokuṭṭe vuttavipattipaṭipakkhabhūtā sampatti ca dassitā, dosappahānasamattham pana kammaṭṭhānam adassitameva, tasmā tam dosappahānasamattham kammaṭṭhānam dassetum idam Mettasuttam idha nikkhittam. Evam hi suparipūro hoti Khuddakapāṭhoti idamassa idha nikkhepappayojanam.

#### Nidanasodhana

Idāni yāyam—

"Yena vuttam yadā yatthā yasmā cetesa dīpanā. Nidānam sodhayitvāssa, karissāmatthavaṇṇanan"ti—

Mātikā nikkhittā, tattha idam Mettasuttam Bhagavatāva vuttam, na sāvakādīhi, tañca pana yadā Himavantapassato devatāhi ubbāļhā bhikkhū Bhagavato santikam āgatā, tadā Sāvatthiyam tesam bhikkhūnam parittatthāya kammaṭṭhānatthāya ca vuttanti evam tāva sankhepato etesam padānam dīpanā nidānasodhanā veditabbā.

Vitthārato pana evam veditabbā—ekam samayam Bhagavā Sāvatthiyam viharati upakaṭṭhāya vussūpanāyikāya, tena kho pana samayena sambahulā nānāverajjakā bhikkhū Bhagavato santike kammaṭṭhānam gahetvā tattha tattha vassam upagantukāmā Bhagavantam upasankamanti. Tatra sudam Bhagavā rāgacaritānam saviññāṇaka-aviññāṇakavasena ekādasavidham asubhakammaṭṭhānam, dosacaritānam catubbidham mettādikammaṭṭhānam, mohacaritānam maraṇassatikammaṭṭhānādīni, vitakkacaritānam ānāpānassatipathavīkasiṇādīni, saddhācaritānam Buddhānussatikammaṭṭhānādīni, buddhicaritānam

catudhātuvavatthānādīnīti iminā nayena caturāsītisahassappabhedacaritānukūlāni kammatthānāni katheti.

Atha kho pañcamattāni bhikkhusatāni Bhagavato santike kammaṭṭhānaṁ uggahetvā sappāyasenāsanañca gocaragāmañca pariyesamānāni anupubbena gantvā paccante Himavantena saddhiṁ ekābaddhaṁ nīlakācamaṇisannibhasilātalaṁ sītalaghanacchāyanīlavanasaṇḍamaṇḍitaṁ muttājāla¹rajatapaṭṭasadisavālukākiṇṇabhūmibhāgaṁ sucisātasītalajalāsayaparivāritaṁ² pabbatamaddasaṁsu. Atha te bhikkhū tatthekarattiṁ vasitvā pabhātāya rattiyā sarīraparikammaṁ katvā tassa avidūre aññataraṁ gāmaṁ piṇḍāya pavisiṁsu. Gāmo ghananivesanasanniviṭṭhakulasahassayutto, manussā cettha saddhā pasannā, te paccante pabbajitadassanassa dullabhatāya bhikkhū disvā eva pītisomanassajātā hutvā te bhikkhū bhojetvā "idheva bhante temāsaṁ vasathā"ti yācitvā pañca padhānakuṭisatāni kāretvā tattha mañcapīṭhapānīyaparibhojanīyaghaṭādīni sabbūpakaraṇāni paṭiyādesuṁ.

Bhikkhū dutiyadivase aññam gāmam pindāya pavisimsu, tatthapi manussā tatheva upatthahitvā vassāvāsam yācimsu. Bhikkhū "asati antarāye"ti adhivāsetvā tam vanasandam pavisitvā sabbarattindivam āraddhavīriyā yāmaghandikam kottetvā yonisomanasikārabahulā viharantā rukkhamūlāni upagantvā nisīdimsu. Sīlavantānam bhikkhūnam tejena vihatatejā rukkhadevatā attano attano vimānā oruyha dārake gahetvā ito cito ca vicaranti, seyyathāpi nāma rājūhi vā rājamahāmattehi vā gāmakāvāsam gatehi gāmavāsīnam gharesu okāse gahite gharamanussakā gharā nikkhamitvā aññatra vasantā "kadā nu gamissantī"ti dūratova olokenti, evameva devatā attano attano vimānāni chaddetvā ito cito ca vicarantiyo dūratova olokenti "kadā nu bhadantā gamissantī"ti. Tato evam samacintesum "pathamavassūpagatā bhikkhū avassam temāsam vasissanti, mayam pana tāva ciram dārake gahetvā okkamma vasitum na sakkoma, handa mayam bhikkhūnam bhayānakam ārammanam dassemā"ti<sup>3</sup>. Tā rattim bhikkhūnam samanadhammakaranavelāya bhimsanakāni yakkharūpāni nimminitvā

<sup>1.</sup> Muttādala (Syā), muttātala (Suttanipāta)

<sup>2.</sup> Sucisātasītudakatthānaparivāritam (Syā, Ka)

purato purato tiṭṭhanti, bheravasaddañca karonti. Bhikkhūnaṁ tāni rūpāni disvā tañca saddaṁ sutvā hadayaṁ phandi, dubbaṇṇā ca ahesuṁ uppaṇḍuppaṇḍukajātā. Tena te bhikkhū cittaṁ ekaggaṁ kātuṁ nāsakkhiṁsu, tesaṁ anekaggacittānaṁ bhayena ca punappunaṁ saṁviggānaṁ sati sammussi, tato tesaṁ muṭṭhasatīnaṁ duggandhāni ārammaṇāni payojesuṁ, tesaṁ tena duggandhena nimmathiyamānamiva matthaluṅgaṁ ahosi, gāṭhā sīsavedanā uppajjiṁsu, na ca taṁ pavattiṁ aññamaññassa ārocesuṁ.

Athekadivasam samghattherassa upaṭṭhānakāle sabbesu sannipatitesu samghatthero pucchi "tumhākam āvuso imam vanasaṇḍam paviṭṭhānam katipāham ativiya parisuddho chavivaṇṇo ahosi pariyodāto, vippasannāni ca indriyāni, etarahi panattha kisā dubbaṇṇā uppaṇḍuppaṇḍukajātā, kim vo idha asappāyan"ti. Tato eko bhikkhu āha "aham bhante rattim īdisañca īdisañca bheravārammaṇam passāmi ca suṇāmi ca, īdisañca gandham ghāyāmi, tena me cittam na samādhiyatī"ti, eteneva upāyena sabbeva te tam pavattim ārocesum. Samghatthero āha "Bhagavatā āvuso dve vassūpanāyikā paññattā, amhākañca idam senāsanam asappāyam, āyāmāvuso Bhagavato santikam gantvā aññam sappāyasenāsanam pucchāmā"ti. "Sādhu bhante"ti te bhikkhū therassa paṭissuṇitvā sabbeva senāsanam samsāmetvā pattacīvaramādāya anupalittattā kulesu kañci anāmantetvā eva yena Sāvatthi tena cārikam pakkamimsu. Anupubbena Sāvatthim gantvā Bhagavato santikam āgamimsu.

Bhagavā te bhikkhū disvā etadavoca "na bhikkhave antovassaṁ cārikā caritabbāti mayā sikkhāpadaṁ paññattaṁ, kissa tumhe cārikaṁ carathā"ti. Te Bhagavato sabbamārocesuṁ. Bhagavā āvajjento sakalajambudīpe antamaso catupādapīṭhakaṭṭhānamattampi tesaṁ sappāyasenāsanaṁ nāddasa. Atha te bhikkhū āha "na bhikkhave tumhākaṁ aññaṁ sappāyasenāsanaṁ atthi, tattheva tumhe viharantā āsavakkhayaṁ pāpuṇissatha, gacchatha bhikkhave, tameva senāsanaṁ upanissāya viharatha, sace pana devatāhi abhayaṁ icchatha, imaṁ parittaṁ uggaṇhatha. Etañhi vo parittañca kammaṭṭhānañca bhivissatī"ti idaṁ suttamabhāsi.

Apare panāhu—"gacchatha bhikkhave tameva senāsanam upanissāya viharathā"ti idanca vatvā Bhagavā āha "api ca kho ārannakena pariharaṇam nātabbam. Seyyathidam? Sāyam pātam karaṇavasena dve mettā dve parittā dve asubhā dve maraṇassatī aṭṭhamahāsamvegavatthusamāvajjananca, aṭṭha mahāsamvegavatthūni nāma jāti jarā byādhi maraṇam cattāri apāyadukkhānīti, atha vā jātijarābyādhimaraṇāni cattāri, apāyadukkham pancamam, atīte vaṭṭamūlakam dukkham, anāgate vaṭṭamūlakam dukkham, paccuppanne āhārapariyeṭṭhimūlakam dukkham"ti. Evam Bhagavā pariharaṇam ācikkhitvā tesam bhikkhūnam mettatthanca parittatthanca vipassanāpādakajjhānatthanca idam suttamabhāsīti. Evam vitthāratopi "yena vuttam yadā yattha, yasmā ce"ti etesam padānam dīpanā nidānasodhanā veditabbā.

Ettāvatā ca yā sā "yena vuttaṁ yadā yattha, yasmā cetesa dīpanā. Nidānaṁ sodhayitvā"ti mātikā ṭhapitā, sā sabbākārena vitthāritā hoti.

### Paṭhamagāthāvaṇṇanā

1. Idāni "assa karissāmatthavaṇṇanan" ti vuttattā evam katanidānasodhanassa assa suttassa atthavaṇṇanā ārabbhate. Tattha karaṇīyamatthakusalenāti imissā paṭhamagāthāya tāva ayam padavaṇṇanā—karaṇīyanti kātabbam, karaṇārahanti attho. Atthoti paṭipadā, yam vā kiñci attano hitam, tam sabbam araṇīyato atthoti vuccati, araṇīyato nāma upagantabbato. Atthe kusalena atthakusalena, atthachekenāti vuttam hoti. Yanti aniyamitapaccattam. Tanti niyamita-upayogam, ubhayampi vā yam tanti paccattavacanam, santam padanti upayogavacanam, tattha lakkhaṇato santam, pattabbato padam, nibbānassetam adhivacanam. Abhisameccāti abhisamāgantvā. Sakkotīti sakko, samattho paṭibaloti vuttam hoti. Ujūti ajjavayutto. Suṭṭhu ujūti suhuju. Sukham vaco tasminti suvaco. Assāti bhaveyya. Mudūti maddavayutto. Na atimānīti anatimāni.

Ayam panettha atthavannanā—karanīyamatthakusalena, yanta santam padam abhisameccāti ettha tāva atthi karanīyam, atthi akaranīyam. Tattha

sankhepato sikkhattayam karanīyam. Sīlavipatti ditthivipatti ācāravipatti ājīvavipattīti evamādi **akaranīvam**. Tathā atthi atthakusalo, atthi anatthakusalo. Tattha yo imasmim sasane pabbajitva na attanam samma payojeti, khandasīlo hoti, ekavīsatividham anesanam nissāya jīvikam kappeti. Seyyathidam? Veludānam pattadānam pupphadānam phaladānam dantakatthadānam mukhodakadānam sinānadānam cunnadānam mattikādānam cātukamyatam muggasūpyatam<sup>1</sup> pāribhatyatam janghapesanikam vejjakammam dutakammam pahinagamanam pindapatipindam dānānuppadānam vatthuvijiam<sup>2</sup> nakkhattavijiam angavijjanti. Chabbidhe ca agocare carati. Seyyathidam? Vesiyagocare vidhavathullakumārikapandakabhikkhunīpānāgāragocareti. Samsattho ca viharati rājūhi rājamahāmattehi titthiyehi titthiyasāvakehi ananulomikena gihisamsaggena, yāni vā pana tāni kulāni assaddhāni appasannāni anopānabhūtāni akkosakaparibhāsakāni anatthakāmāni ahita-aphāsukaayogakkhemakāmāni bhikkhūnam -pa- upāsikānam, tathārūpāni kulāni sevati bhajati payirupāsati. Ayam anatthakusalo.

Yo pana imasmim sāsane pabbajitvā attānam sammā payojeti, anesanam pahāya catupārisuddhisīle patiṭṭhātukamo saddhāsīsena pātimokkhasamvaram, satisīsena indriyasamvaram, vīriyasīsena ājīvapārisuddhim, paññāsīsena paccayapaṭisevanam pūreti. Ayam atthakusalo.

Yo vā sattāpattikkhandhasodhanavasena pātimokkhasamvaram, chadvāre ghaṭṭitārammaṇesu abhijjhādīnam anuppattivasena indriyasamvaram, anesanaparivajjanavasena viññuppasatthabuddhabuddhasāvakavaṇṇitapaccayapaṭisevanena ca ājīvapārisuddhim, yathāvuttapaccavekkhaṇavasena paccayapaṭisevanam, catu-iriyāpathaparivattane sātthakatādipaccavekkhaṇavasena sampajaññañca sodheti. Ayampi atthakusalo.

Yo vā yathā ūsodakam paṭicca samkiliṭṭham vattham pariyodāpayati, chārikam paṭicca ādāso, ukkāmukham paṭicca jātarūpam, tathā ñāṇam paṭicca sīlam vodāyatīti ñatvā ñāṇodakena dhovanto sīlam pariyodāpeti. Yathā ca kikī sakuṇikā aṇḍam, camarī migo vāladhim, ekaputtikā

nārī piyam ekaputtakam, ekanayano puriso tam ekanayananca rakkhati, tathā ativiya appamatto attano sīlakkhandham rakkhati, sāyam pātam paccavekkhamāno anumattampi vajjam na passati<sup>1</sup>. Ayampi **atthakusalo.** 

Yo vā pana avippaṭisārakare sīle patiṭṭhāya kilesavikkhambhanapaṭipadaṁ paggaṇhāti, taṁ paggaṇhitvā kasiṇaparikammaṁ karoti, kasiṇaparikammaṁ katvā samāpattiyo nibbatteti. Ayampi **atthakusalo.** 

Yo vā pana samāpattito vuṭṭhāya saṅkhāre sammasitvā arahattaṁ pāpuṇāti, ayaṁ atthakusalānaṁ aggo. Tattha ye ime yāva avippaṭisārakare sīle patiṭṭhānena yāva vā kilesavikkhambhanapaṭipadāyapaggahaṇena² vaṇṇitā atthakusalā, te ismiṁ atthe **atthakusalā**ti adhippetā. Tathā vidhā ca te bhikkhū. Tena Bhagavā te bhikkhū sandhāya ekapuggalādhiṭṭhānāya desanāya "karaṇīyamatthakusalenā"ti āha.

Tato<sup>3</sup> "kiṁ karaṇīyan"ti tesaṁ sañjātakaṅkhānaṁ āha "yanta santaṁ padaṁ abhisameccā"ti. Ayamettha adhippāyo—taṁ Buddhānubuddhehi vaṇṇitaṁ santaṁ nibbānapadaṁ paṭivedhavasena abhisamecca viharitukāmena yaṁ karaṇīyanti. Ettha ca yanti imassa gāthāpadassa ādito vuttameva karaṇīyanti adhikārato anuvattati, taṁ santaṁ padaṁ abhisameccāti. Ayaṁ pana yasmā sāvasesapāṭho attho, tasmā viharitukāmenāti vuttanti veditabbaṁ.

Atha vā santaṁ padaṁ abhisameccāti anussavādivasena lokiyapaññāya nibbānapadaṁ "santan"ti ñatvā taṁ adhigantukāmena yantaṁ karaṇīyanti adhikārato anuvattati, taṁ karaṇīyamatthakusalenāti evampettha adhippāyo veditabbo. Atha vā "karaṇīyamatthakusalenā"ti vutte "kin"ti cintentānaṁ āha "yanta santaṁ padaṁ abhisameccā"ti. Tassevaṁ adhippāyo veditabbo—lokiyapaññāya santaṁ padaṁ abhisamecca yaṁ karaṇīyaṁ kātabbaṁ, taṁ karanīyaṁ, karanārahameva tanti vuttaṁ hoti.

Kim pana tanti? Kimaññam siyā aññatra tadadhigamupāyato, kāmañcetam karaṇārahaṭṭhena sikkhattayadīpakena ādipadeneva vuttam. Tathā hi tassa atthavaṇṇanāyam avocumhā "atthi karaṇīyam, atthi akaraṇīyam. tattha saṅkhepato sikkhattayaṁ karaṇīyan"ti. Atisaṅkhepena desitattā pana tesaṁ bhikkhūnaṁ kehici viññātaṁ, kehici na viññātaṁ. Tato yehi na viññātaṁ, tesaṁ viññāpanatthaṁ yaṁ visesato āraññakena bhikkhunā kātabbaṁ, taṁ vitthārento "sakko ujū ca suhujū ca, suvaco cassa mudu anatimānī"ti imaṁ tāva upaḍḍhagāthamāha.

Kim vuttam hoti? Santam padam abhisamecca viharitukāmo, lokiyapaññāya vā tam abhisamecca tadadhigamāya paṭipajjamāno āraññako bhikkhu dutiyacatutthapadhāniyangasamannāgamena kāye ca jīvite ca anapekkho hutvā saccappaṭivedhāya paṭipajjitum sakko assa, tathā kasiṇaparikammavattasamādānādīsu attano pattacīvarappaṭisankharaṇādīsu ca yāni tāni sabrahmacārīnam uccāvacāni kimkaraṇīyāni, tesu aññesu ca evarūpesu sakko assa dakkho analaso samattho. Sakko hontopi ca tatiyapadhāniyangasamannāgamena uju assa. Uju hontopi ca sakim ujubhāvena daharakāle vā ujubhāvena santosam anāpajjitvā yāvajīvam punappunam asithilakaraṇena suṭṭhutaram uju assa. Asaṭhatāya vā uju, amāyāvitāya suhuju. Kāyavacīvankappahānena vā uju, manovankappahānena suhuju. Asantaguṇassa vā anāvikaraṇena uju, asantaguṇena uppannassa lābhassa anadhivāsanena suhuju. Evam ārammaṇalakkhaṇūpanijjhānehi purimadvayatatiyasikkhāhi payogāsayasuddhīhi ca uju ca suhuju ca assa.

Na kevalañca uju ca suhuju ca, api ca pana suvaco ca assa. Yo hi puggalo "idam na kattabban"ti vutto "kim te diṭṭham, kim te sutam, ko me sutvā vadasi, kim upajjhāyo ācariyo sandiṭṭho sambhatto vā"ti vadeti, tuṇhībhāvena vā tam viheseti, sampaṭicchitvā vā na tathā karoti, so visesādhigamassa dūre hoti. Yo pana ovadiyamāno "sādhu bhante suṭṭhu vuttam, attano vajjam nāma duddasam hoti, punapi mam evarūpam disvā vadeyyātha anukampam upādāya, cirassam me tumhākam santikā ovādo laddho"ti vadati, yathānusiṭṭhañca paṭipajjati, so visesādhigamassa avidūre hoti. Tasmā evam parassa vacanam sampaṭicchitvā karonto suvaco ca assa.

Yathā ca suvaco, evam **mudu assa. Mudū**ti gahaṭṭhehi dūtagamanapahiṇa-gamanādīsu niyujjamāno tattha mudubhāvam akatvā thaddho hutvā vattapaṭipattiyam sakalabrahmacariye ca mudu assa suparikammakatasuvaṇṇam viya tattha tattha viniyogakkhamo. Atha vā mudūti abhākuṭiko uttānamukho sukhasambhāso paṭisanthāravutti sutittham viya sukhāvagāho assa. Na kevalañca mudu, api ca pana **anatimānī assa**, jātigottādīhi atimānavatthūhi pare nātimaññeyya, Sāriputtatthero viya caṇḍālakumārakasamena cetasā vihareyyāti.

#### Dutiyagāthāvannanā

2. Evam Bhagavā santam padam abhisamecca viharitukāmassa tadadhigamāya vā paṭipajjamānassa visesato āraññakassa bhikkhuno ekaccam karaṇīyam vatvā puna tatuttaripi vattukāmo "santussako cā"ti dutiyagāthamāha.

Tattha "santuṭṭhī ca kataññutā"ti ettha vuttappabhedena dvādasavidhena santosena santussatīti **santussako**. Atha vā tussatīti tussako, sakena tussako, santena tussako, samena tussakoti santussako. Tattha **sakaṁ** nāma "piṇḍiyālopabhojanaṁ nissāyā"ti evaṁ upasampadamaṇḍale uddiṭṭhaṁ attanā ca sampaṭicchitaṁ catupaccayajātaṁ, tena sundarena vā asundarena vā sakkaccaṁ vā dinnena paṭiggahaṇakāle paribhogakāle ca vikāraṁ adassetvā yāpento "sakena tussako"ti vuccati. **Santaṁ** nāma yaṁ laddhaṁ hoti attano vijjamānaṁ, tena santeneva tussanto tato paraṁ na patthento atricchataṁ pajahanto "santena tussako"ti vuccati. **Samaṁ** nāma iṭṭhāniṭṭhesu anunayapaṭighappahānaṁ, tena samena sabbārammaṇesu tussanto "samena tussako"ti vuccati.

Sukhena bharīyatīti **subharo**, suposoti vuttam hoti. Yo hi bhikkhu manussehi sālimamsodanādīnam patte pūretvā dinnepi dummukhabhāvam anattamanabhāvameva ca dasseti, tesam vā sammukhāva tam piṇḍapātam "kim tumhehi dinnan"ti apasādento sāmaṇeragahaṭṭhādīnam deti, esa dubbharo. Etam disvā manussā dūratova parivajjenti "dubbharo bhikkhu na sakkā

posetun"ti. Yo pana yam kiñci lūkham vā paṇītam vā appam vā bahum vā labhitvā attamano vippasannamukho hutvā yāpeti<sup>1</sup>, esa subharo. Etam disvā manussā ativiya vissatthā honti, "amhākam bhadanto subharo, thokathokenāpi tussati, mayameva nam posessāmā"ti paṭiññam katvā posenti. Evarūpo idha subharoti adhippeto.

Appam kiccamassāti **appakicco**, na kammārāmatābhassārāmatāsangani-kārāmatādi-anekakiccabyāvaṭo, atha vā sakalavihāre navakammasamgha-paribhogasāmanera ārāmikavosāsanādikiccavirahito, attano kesanakhacchedanapattacīvarakammādim katvā samanadhammakiccaparo hotīti vuttam hoti.

Sallahukā vutti assāti sallahukavutti. Yathā ekacco bahubhaṇḍo bhikkhu disāpakkamanakāle bahum pattacīvarapaccattharaṇatelaguļādim mahājanena sīsabhārakaṭibhārādīhi ubbahāpetvā² pakkamati, evam ahutvā yo appaparikkhāro hoti, pattacīvarādi-aṭṭhasamaṇaparikkhāramattameva pariharati, disāpakkamanakāle pakkhī sakuṇo viya samādāyeva pakkamati, evarūpo idha sallahukavuttīti adhippeto. Santāni indriyāni assāti santindriyo, iṭṭhārammaṇādīsu rāgādivasena anuddhatindriyoti vuttam hoti. Nipakoti viññū vibhāvī paññavā, sīlānurakkhaṇapaññāya cīvarādivicāraṇapaññāya āvāsādisattasappāyaparijānanapaññāya ca samannāgatoti adhippāyo.

Na pagabbhoti **appagabbho**, aṭṭhaṭṭhānena kāyapāgabbhiyena catuṭṭhānena vacīpāgabbhiyena anekena ṭhānena manopāgabbhiyena ca virahitoti attho.

Aṭṭhaṭṭhānaṁ kāyapāgabbhiyaṁ³ nāma saṁghagaṇapuggalabhojanasālājantāgharanhānatitthabhikkhācāramagga-antaragharappavesanesu kāyena appatirūpakaraṇaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco saṁghamajjhe pallatthikāya vā nisīdati pāde pādamodahitvā⁴ vāti evamādi. Tathā gaṇamajjhe catuparisasannipāte, tathā vuḍḍhatare puggale. Bhojanasālāyaṁ pana vuḍḍhānaṁ

<sup>1.</sup> Yāti (Sī)

<sup>2.</sup> Uccārāpetvā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Khu 7. 175 pitthe.

<sup>4.</sup> Pādena pādamādahitvā (Sī), pādena pādamādahetvā (Syā)

āsanam na deti, navānam āsanam paṭibāhati. Tathā jantāghare, vuḍḍhe cettha anāpucchā aggijālanādīni karoti. Nhānatitthe ca yadidam "daharo vuḍḍhoti pamāṇam akatvā āgatapaṭipāṭiyā nhāyitabban"ti vuttam, tampi anādiyanto pacchā āgantvā udakam otaritvā vuḍḍhe ca nave ca bādheti. Bhikkhācāramagge pana aggāsana-aggodaka-aggapiṇḍattham vuḍḍhānam purato purato yāti, bāhāya bāham paharanto. Antaragharappavesane vuḍḍhānam paṭhamataram pavisati, daharehi kāyakīļanam karotīti evamādi.

Catuṭṭhānaṁ vacīpāgabbhiyaṁ¹ nāma saṁghagaṇapuggalaantaragharesu appatirūpavācānicchāraṇaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco saṁghamajjhe anāpucchā dhammaṁ bhāsati, tathā pubbe vuttappakāre gaṇe vuḍḍhatare puggale ca, tattha manussehi pañhaṁ puṭṭho vuḍḍhataraṁ anāpucchā vissajjeti, antaraghare pana "itthannāme kiṁ atthi, kiṁ yāgu udāhu khādanīyaṁ vā bhojanīyaṁ vā, kiṁ me dassasi, kiṁ ajja khādissāmi, kiṁ bhuñjissāmi, kiṁ pivissāmī'ti evamādiṁ bhāsati.

Anekaṭṭhānaṁ manopāgabbhiyaṁ² nāma tesu tesu ṭhānesu kāyavācāhi ajjhācāraṁ anāpajjitvāpi manasā eva kāmavitakkādinānappakāraṁ appatirūpavitakkanaṁ.

Kulesvananugiddhoti yāni tāni kulāni upasaṅkamati, tesu paccayataṇhāya vā ananulomikagihisaṁsaggavasena vā ananugiddho, na sahasokī, na sahanandī, na sukhitesu sukhito, na dukkhitesu dukkhito, na uppannesu kiccakaraṇīyesu attanā vā uyyogamāpajjitāti vuttaṁ hoti. Imissāya ca gāthāya yaṁ "suvaco cassā"ti ettha vuttaṁ assāti vacanaṁ, taṁ sabbapadehi saddhiṁ santussako ca assa, subharo ca assāti evaṁ yojetabbaṁ.

### Tatiyagāthāvaṇṇanā

3. Evam Bhagavā santam padam abhisamecca viharitukāmassa tadadhigamāya vā paṭipajjitukāmassa visesato āraññakassa bhikkhuno taduttaripi karaṇīyam ācikkhitvā idāni akaraṇīyampi ācikkhitukāmo "na ca khuddamācare kiñci, yena viññū pare upavadeyyun"ti imam upaḍḍhagāthamāha.

Tassattho—evamimam karaṇīyam karonto yam tam kāyavacīmanoduccaritam khuddam lāmakanti vuccati, tam na ca khuddam samācare, asamācaranto ca na kevalam oļārikam, kintu<sup>1</sup> kiñci na samācare, appamattakampi aṇumattakampi na samācareti vuttam hoti.

Tato tassa samācāre sandiṭṭhikamevādīnavaṁ dasseti "yena viññū pare upavadeyyun"ti. Ettha ca yasmā aviññū pare appamāṇaṁ. Te hi anavajjaṁ vā sāvajjaṁ karonti, appasāvajjaṁ vā mahāsāvajjaṁ. Viññū eva pana pamāṇaṁ. Te hi anuvicca pariyogāhetvā avaṇṇārahassa avaṇṇaṁ bhāsanti, vaṇṇārahassa vaṇṇaṁ bhāsanti. Tasmā "viññū pare"ti vuttaṁ.

Evam Bhagavā imāhi aḍḍhateyyāhi gāthāhi santam padam abhisamecca viharitukāmassa tadadhigamāya vā paṭipajjitukāmassa visesato āraññakassa, āraññakasīsena ca sabbesampi kammaṭṭhānam gahetvā viharitukāmānam karaṇīyākaraṇīyabhedam kammaṭṭhānūpacāram vatvā idāni tesam bhikkhūnam tassa devatābhayassa paṭighātāya parittattham vipassanāpādakajjhānavasena kammaṭṭhānatthañca "sukhinova khemino hontū"ti-ādinā nayena mettakatham kathetumāraddho.

Tattha sukhinoti sukhasampannā. Kheminoti khemavanto, abhayā nirupaddavāti vuttam hoti. Sabbeti anavasesā. Sattāti pāṇino. Sukhitattāti sukhitacittā. Ettha ca kāyikena sukhena sukhino, mānasena sukhitattā, tadubhayenāpi sabbabhayupaddavavigamena vā kheminoti veditabbo. Kasmā pana evam vuttam? Mettābhāvanākāradassanattham. Evam hi mettā bhāvetabbā "sabbe sattā sukhino hontū"ti vā, "khemino hontū"ti vā, "sukhitattā hontū"ti vā.

### Catutthagāthāvannanā

4. Evam yāva upacārato appanākoṭi, tāva saṅkhepena mettābhāvanam dassetvā idāni vitthāratopi tam dassetum "ye kecī"ti gāthādvayamāha. Atha vā yasmā puthuttārammaņe paricitam cittam na ādikeneva ekatte saṇṭhāti, ārammanappabhedam pana anugantvā anugantvā

kamena saṇṭhāti, tasmā tassa tasathāvarādidukatikappabhede ārammaṇe anugantvā anugantvā saṇṭhānatthampi "ye kecī"ti gāthādvayamāha. Atha vā yasmā yassa yaṁ ārammaṇaṁ vibhūtaṁ hoti, tassa tattha cittaṁ sukhaṁ tiṭṭhati, tasmā tesaṁ bhikkhūnaṁ yassa yaṁ vibhūtaṁ ārammaṇaṁ, tassa tattha cittaṁ saṇṭhāpetukāmo tasathāvarādidukatikārammaṇabhedadīpakaṁ "ye kecī"ti imaṁ gāthādvayamāha.

Ettha hi tasathāvaradukam diṭṭhādiṭṭhadukam dūrasantikadukam bhūtasambhavesidukanti cattāro duke, dīghādīhi ca chahi padehi majjhimapadassa tīsu aṇukapadassa ca dvīsu tikesu atthasambhavato dīgharassamajjhimatikam mahantāṇukamajjhimatikam thūlāṇukamajjhimatikanti tayo tike ca dīpeti. Tattha ye kecīti anavasesavacanam. Pāṇā eva bhūtā pāṇabhūtā. Atha vā pāṇantīti pāṇā, etena assāsapassāsappaṭibaddhe pañcavokārasatte gaṇhāti. Bhavantīti bhūtā, etena ekavokāracatuvokārasatte gaṇhāti. Atthīti santi samvijjanti.

Evam "ye keci pāṇabhūtatthī"ti iminā vacanena dukatikehi saṅgahetabbe sabbasatte ekato dassetvā idāni sabbepi te tassā vā thāvarā va'navasesāti iminā dukena saṅgahetvā dasseti.

Tattha tasantīti **tassa**, sataṇhānaṁ sabhayānañcetaṁ adhivacanaṁ. Tiṭṭhantīti **thāvarā**, pahīnataṇhābhayānaṁ arahataṁ etaṁ adhivacanaṁ. Natthi tesaṁ avasesanti **anavasesā**, sabbepīti vuttaṁ hoti. Yañca dutiyagāthāya ante vuttaṁ, taṁ sabbadukatikehi sambandhitabbaṁ "ye keci pāṇabhūtatthi tasā vā thāvarā vā anavasesā, imepi sabbe sattā bhavantu sukhitattā. Evaṁ yāva bhūtā vā sambhavesī vā, imepi sabbe sattā bhavantu sukhitattā"ti.

Idāni dīgharassamajjhimāditikattayadīpakesu **dīghā vā**ti-ādīsu chasu padesu **dīghā**ti dīghattabhāvā nāgamacchagodhādayo.

Anekabyāmasatappamāṇāpi hi mahāsamudde nāgānaṁ attabhāvā anekayojanappamāṇā ca macchagodhādīnaṁ attabhāvā honti. **Mahantā**ti mahantattabhāvā jale macchakacchapādayo, thale hatthināgādayo, amanussesu

dānavādayo. Āha ca "rāhuggam attabhāvīnan"ti¹. Tassa hi attabhāvo ubbedhena cattāri yojanasahassāni aṭṭha ca yojanasatāni, bāhū dvādasayojanasataparimāṇā, paññāsayojanam bhamukantaram, tathā aṅgulantarikā, hatthatalāni dve yojanasatānīti. Majjhimāti assagoṇamahimsasūkarādīnam attabhāvā. Rassakāti tāsu tāsu jātīsu vāmanādayo dīghamajjhimehi omakappamāṇā sattā. Aṇukāti mamsacakkhussa agocarā dibbacakkhuvisayā udakādīsu nibbattā sukhumattabhāvā sattā ūkādayo vā, apica ye tāsu tāsu jātīsu mahantamajjhimehi thūlamajjhimehi ca omakappamāṇā sattā, te aṇukāti veditabbā. Thūlāti parimandalattabhāvā sippikasambukādayo sattā.

#### Pañcamagāthāvannanā

5. Evam tīhi tikehi anavasesato satte dassetvā idāni "diṭṭhā vā ye va adiṭṭhā"ti-ādīhi tīhi dukehipi te saṅgahetvā dasseti.

Tattha diṭṭhāti ye attano cakkhussa āpāthamāgatavasena diṭṭhapubbā. Adiṭṭhāti ye parasamuddaparaselaparacakkavāļādīsu ṭhitā. "Ye vā dūre vasanti avidūre"ti iminā pana dukena attano attabhāvassa dūre ca avidūre ca vasante satte dasseti, te apadadvipadavasena veditabbā. Attano hi kāye vasantā sattā avidūre, bahikāye² vasantā sattā dūre. Tathā anto-upacāre vasantā avidūre, bahi-upacāre vasantā dūre. Attano vihāre gāme janapade dīpe cakkavāļe vasantā avidūre, paracakkavāļe vasantā dūre vasantīti vuccanti.

Bhūtāti jātā abhinibbattā. Ye bhūtā eva na puna bhavissantīti saṅkhyaṁ gacchanti, tesaṁ khīṇāsavānaṁ etaṁ adhivacanaṁ. Sambhavamesantīti sambhavesī. Appahīnabhavasaṁyojanattā āyatimpi sambhavaṁ esantānaṁ sekhaputhujjanānametaṁ adhivacanaṁ. Atha vā catūsu yonīsu aṇḍajajalābujā sattā yāva aṇḍakosaṁ vatthikosañca na bhindanti, tāva sambhavesī nāma, aṇḍakosaṁ vatthikosañca bhinditvā bahi nikkhantā bhūtā

nāma. Samsedajā opapātikā ca paṭhamacittakkhaṇe sambhavesī nāma, dutiyacittakkhaṇato pabhuti bhūtā nāma. Yena vā iriyāpathena jāyanti, yāva tato aññam na pāpunanti, tāva sambhavesī nāma, tato param bhūtāti.

#### Chatthagathavannana

6. Evam Bhagavā "sukhino vā"ti-ādīhi aḍḍhateyyāhi gāthāhi nānappakārato tesam bhikkhūnam hitasukhāgamapatthanāvasena¹ sattesu mettābhāvanam dassetvā idāni ahitadukkhānāgamapatthanāvasenāpi tam dassento āha "na paro param nikubbethā"ti. Esa porāņo pāṭho, idāni pana "param hī"tipi pathanti, ayam na sobhano.

Tattha paroti parajano. Paranti parajanam. Na nikubbethati na vañceyya<sup>2</sup>. **Nātimaññethā**ti na atikkamitvā maññeyya. **Katthacī**ti katthaci okāse, gāme vā gāmakhette vā ñātimajjhe vā pūgamajjhe vāti-ādi. **Nan**ti etam. Kañcīti yam kañci khattiyam vā brāhmanam vā gahattham vā pabbajitam vā sukhitam vā dukkhitam vāti<sup>3</sup> ādi. **Byārosanā patighasaññā**ti kāyavacīvikārehi byārosanāya ca manovikārena patighasaññāya ca. "Byārosanāya patighasaññāyā"ti hi vattabbe "byārosanā patighasaññā"ti vuccati, yathā "sammadaññāya vimuttā"ti vattabbe "sammadaññā vimuttā"ti, yathā ca "anupubbasikkhāya anupubbakiriyāya anupubbapaṭipadāyā"ti vattabbe "anupubbasikkhā anupubbakiriyā anupubbapatipadā"ti. Nāñnamañnassa dukkhamiccheyyāti annamañnassa dukkham na iccheyya. Kim vuttam hoti? Na kevalam "sukhino vā khemino vā hontū"tiādimanasikāravaseneva mettam bhāveyya, kintu<sup>4</sup> "ahovata yo koci parapuggalo yam kiñci parapuggalam vañcanādīhi nikatīhi na nikubbetha, jāti-ādīhi ca navahi mānavatthūhi katthaci padese kañci parapuggalam nātimañneyya, añnamañnassa ca byarosanaya va patighasañnaya va dukkham na iccheyyā"ti evampi manasikaronto bhāveyyāti.

<sup>1.</sup> Hitasukhādhigamanapatthanāvasena (Syā)

<sup>3.</sup> Sugatam vā duggatam vāti (Sī)

<sup>2.</sup> Na vambheyya (Syā)

<sup>4.</sup> Kim pana (Sī, Syā)

#### Sattamagāthāvannanā

7. Evam ahitadukkhānāgamapatthanāvasena atthato mettābhāvanam dassetvā idāni tameva upamāya dassento āha "mātā yathā niyamputtan"ti.

Tassattho—yathā mātā niyam puttam attani jātam orasam puttam, tañca ekaputtameva āyusā anurakkhe, tassa dukkhāgamappaṭibāhanattham attano āyumpi cajitvā tam anurakkhe, evampi sabbabhūtesu idam mettākhyam mānasam¹ bhāvaye, punappunam janaye vaḍḍhaye, tañca aparimāṇasattārammaṇavasena ekasmim vā satte anavasesapharaṇavasena aparimānam bhāvayeti.

#### Atthamagāthāvannanā

8. Evam sabbākārena mettābhāvanam dassetvā idāni tasseva vaḍḍhanam dassento āha "mettañca sabbalokasmī"ti.

Tattha mijjati tāyati cāti mitto, hitajjhāsayatāya siniyhati, ahitāgamato rakkhati cāti attho. Mittassa bhāvo mettam. Sabbalokasmīti anavasese sattaloke. Manasi bhavanti mānasam. Tañhi cittasampayuttattā evam vuttam. Bhāvayeti vaḍḍhaye. Na assa parimāṇanti aparimāṇam, appamāṇasattārammaṇatāya evam vuttam. Uddhanti upari, tena arūpabhavam gaṇhāti. Adhoti heṭṭhā, tena kāmabhavam gaṇhāti. Tiriyanti vemajjham, tena rūpabhavam gaṇhāti. Asambādhanti sambādhavirahitam, bhinnasīmanti vuttam hoti. Sīmā nāma paccatthiko vuccati, tasmimpi pavattanti attho. Averanti veravirahitam, antarantarāpi veracetanāpātubhāvavirahitanti attho. Asapattanti vigatapaccatthikam. Mettāvihārī hi puggalo manussānam piyo hoti, amanussānam piyo hoti, nāssa koci paccatthiko hoti, tenassa tam mānasam vigatapaccatthikattā asapattanti vuccati. Pariyāyavacanam hi etam, yadidam paccatthiko sapattoti. Ayam anupadato atthavaṇṇanā.

Ayam panettha adhippetatthadīpanā—yadidam "evampi sabbabhūtesu mānasam bhāvaye aparimāṇam"ti vuttam, tam cetam aparimāṇam mettam mānasam sabbalokasmim bhāvaye vaḍḍhaye, vuḍḍhim virūļhim vepullam gamaye pāpaye. Katham? Uddham adho ca tiriyañca, uddham yāva bhavaggā, adho yāva Avīcito, tiriyam yāva avasesadisā. Uddham vā āruppam, adho kāmadhātum, tiriyam rūpadhātum anavasesam pharanto. Evam bhāventopi ca tam yathā asambādham averam asapattañca hoti, tathā sambādhaverasapattānam abhāvam karonto bhāvaye. Yam vā tam bhāvanāsampadam pattam sabbattha okāsalokavasena¹ asambādham, attano paresu āghātappaṭivinayanena averam, attani ca paresam āghātavinayanena asapattam hoti, tam asambādhamaveramasapattam aparimāṇam mettam mānasam uddham adho tiriyañcāti tividhaparicchede sabbalokasmim bhāvaye vaḍḍhayeti.

#### Navamagāthāvannanā

9. Evam mettābhāvanāya vaḍḍhanam dassetvā idāni tam bhāvanamanuyuttassa viharato iriyāpathaniyamābhāvam dassento āha "tiṭṭham caram -pa- adhiṭṭheyyā"ti.

Tassattho—evametam mettam mānasam bhāvento so "nisīdati pallankam ābhujitvā ujum kāyam paṇidhāyā"ti-ādīsu viya iriyāpathaniyamam akatvā yathāsukham aññataraññatara-iriyāpathabādhanavinodanam karonto tiṭṭham vā caram vā nisinno vā sayāno vā yāvatā vigatamiddho assa, atha etam mettājhānasatim adhiṭṭheyya.

Atha vā evam mettābhāvanāya vaḍḍhanam dassetvā idāni vasībhāvam dassento āha "tiṭṭham caran"ti. Vasippatto hi tiṭṭham vā caram vā nisinno vā sayāno vā yāvatā iriyāpathena etam mettājhānasatim adhiṭṭhātukāmo hoti, atha vā tiṭṭham vā caram vā -pa- sayāno vāti na tassa ṭhānādīni antarāyakarāni honti, api ca kho yāvatā etam mettājhānasatim adhiṭṭhātukāmo hoti, tāvatā vigatamiddho hutvā adhiṭṭhāti, natthi tassa tattha dandhāyitattam. Tenāha "tiṭṭham caram nisinno va, sayāno yāvatā'ssa vitamiddho. Etam satim adhiṭṭheyyā"ti.

Tassāyamadhippāyo—yam tam "mettanca sabbalokasmi, mānasam bhāvaye"ti vuttam, tam tathā bhāveyya, yathā ṭhānādīsu yāvatā iriyāpathena ṭhānādīni vā anādiyitvā yāvatā etam mettājhānasatim adhiṭṭhātukāmo assa, tāvatā vigatamiddhova hutvā etam satim adhiṭṭheyyāti.

Evam mettābhāvanāya vasībhāvam dassento "etam satim adhiṭṭheyyā"ti tasmim mettāvihāre niyojetvā idāni tam vihāram thunanto āha "brahmametam vihāramidhamāhū"ti.

Tassattho—yvāyaṁ "sukhino vā khemino vā hontū"ti-ādiṁ katvā yāva "etaṁ satiṁ adhiṭṭheyyā"ti vaṇṇito mettāvihāro, etaṁ catūsu dibbabrahma-ariya-iriyāpathavihāresu niddosattā attanopi paresampi atthakarattā ca idha ariyassa dhammavinaye brahmavihāramāhu seṭṭhavihāramāhūti, yato satataṁ samitaṁ abbokiṇṇaṁ tiṭṭhaṁ caraṁ nisinno vā sayāno vā yāvatāssa vigatamiddho, etaṁ satiṁ adhiṭṭheyyāti.

#### Dasamagāthāvannanā

10. Evam Bhagavā tesam bhikkhūnam nānappakārato mettābhāvanam dassetvā idāni yasmā mettā sattārammaņattā attadiṭṭhiyā āsannā hoti, tasmā diṭṭhigahananisedhanamukhena tesam bhikkhūnam tadeva mettājhānam pādakam katvā ariyabhūmippattim dassento "diṭṭhiñca anupaggammā"ti imāya gāthāya desanam samāpesi.

Tassattho—yvāyam "brahmametam vihāramidhamāhū"ti samvaṇṇito mettājhānavihāro, tato vuṭṭhāya ye tattha vitakkavicārādayo dhammā, te tesañca vatthādi-anusārena rūpadhamme pariggahetvā iminā nāmarūpaparicchedena "suddhasankhārapuñjoyam, na yidha sattūpalabbhatī"ti¹ evam diṭṭhiñca anupaggamma anupubbena lokuttarasīlena sīlavā hutvā lokuttarasīlasampayutteneva sotāpattimaggasammādiṭṭhisaññitena dassanena sampanno tato param yopāyam vatthukāmesu gedho kilesakāmo appahīno hoti, tampi sakadāgāmi-anāgāmimaggehi tanubhāvena²

anavasesappahānena ca kāmesu gedham vineyya vinayitvā vūpasametvā **na** hi jātu gabbhaseyyam puna reti ekamseneva puna gabbhaseyyam na eti, Suddhāvāsesu nibbattitvā tattheva arahattam pāpunitvā parinibbātīti.

Evam Bhagavā desanam samāpetvā te bhikkhū āha "gacchatha bhikkhave tasmimyeva vanasaņde viharatha, imañca suttam māsassa aṭṭhasu dhammassavanadivasesu ghaṇḍim ākoṭetvā ussāretha, dhammakatham karotha sākacchatha anumodatha, idameva kammaṭṭhānam āsevatha bhāvetha bahulīkarotha, tepi vo amanussā tam bheravārammaṇam na dassessanti, aññadatthu atthakāmā hitakāmā bhavissantī"ti. Te "sādhū"ti Bhagavato paṭissuṇitvā uṭṭhāyāsanā Bhagavantam abhivādetvā padakkhiṇam katvā tattha gantvā tathā akamsu. Devatāyo ca "bhadantā amhākam atthakāmā hitakāmā"ti pītisomanassajātā hutvā sayameva senāsanam sammajjanti, uṇhodakam paṭiyādenti, piṭṭhiparikammam pādaparikammam karonti, ārakkham samvidahanti. Tepi bhikkhū tameva mettam bhāvetvā tameva ca pādakam katvā vipassanam ārabhitvā sabbe tasmimyeva antotemāse aggaphalam arahattam pāpuṇitvā mahāpavāraṇāya visuddhipavāranam pavāresunti.

Evampi atthakusalena Tathāgatena, Dhammissarena kathitaṁ karaṇīyamatthaṁ. Katvānubhuyya paramaṁ hadayassa santiṁ, Santaṁ padaṁ abhisamenti samattapaññā.

Tasmā hi tam amatamabbhutamariyakantam, Santam padam abhisamecca viharitukāmo<sup>1</sup>. Viññū jano vimalasīlasamādhipaññā-Bhedam kareyya satatam karaṇīyamatthanti.

 $Paramatthajotik \overline{a}ya\ Khuddakap \overline{a}thatthakath \overline{a}ya$ 

Mettasuttavannanā niţţhitā.

#### Nigamanakathā

Ettāvatā ca yam vuttam-

"Uttamam vandaneyyānam, vanditvā ratanattayam. Khuddakānam karissāmi, kesañci atthavannanan"ti.

Tattha saraṇasikkhāpadadvattimsākārakumārapañha maṅgalasuttaratanasuttatirokuṭṭanidhikaṇḍamettasuttavasena navappabhedassa **Khuddakapāthassa** tāva atthavannanā katā hoti. Tenetam vuccati—

> "Imam Khuddakapāṭhassa, karontenatthavaṇṇanam. Saddhammaṭṭhitikāmena, yam pattam kusalam mayā.

> Tassānubhāvato khippam, dhamme ariyappavedite. Vuddhim virūļhim vepullam, pāpunātu ayam jano"ti.

Paramavisuddhasaddhābuddhivīriyaguṇappaṭimaṇḍitena sīlācārajjavamaddavādiguṇasamudayasamuditena sakasamayasamayantaragahanajjhogāhaṇasamatthena paññāveyyattiyasamannāgatena tipiṭakapariyattidhammappabhede sāṭṭhakathe Satthusāsane appaṭihatañāṇappabhāvena mahāveyyākaraṇena karaṇasampattijanitasukhaviniggatamadhurodāravacanalāvaṇṇayuttena yuttamuttavādinā vādīvarena mahākavinā chaļabhiññāpaṭisambhidādippabhedaguṇappaṭimaṇḍite uttarimanussadhamme suppatiṭṭhitabuddhīnaṁ theravaṁsappadīpānaṁ therānaṁ Mahāvihāravāsīnaṁ vaṁsālaṅkārabhūtena vipulavisuddhabuddhinā Buddhaghosoti garūhi gahitanāmadheyyena therena katā ayaṁ Paramatthajotikā nāma Khuddakapāṭhavaṇṇanā—

Tāva tiṭṭhatu lokasmim, lokanittharanesinam. Dassentī kulaputtānam, nayam sīlādisuddhiyā<sup>1</sup>.

Yāva Buddhoti nāmampi, suddhacittassa tādino. Lokamhi Lokajeṭṭhassa, pavattati Mahesinoti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

### Khuddakapāthavannanā nitthitā.

# Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

## Samvaṇṇitapadānam anukkamaṇik $\bar{a}$

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅkā    | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------|--------------|-------------------------|-----------|
| [ A ]                     |              | [ A ]                   |           |
| Aṅgato                    | 21, 25       | Adinnaṁ                 | 16        |
| Aṅgasamo                  | 184          | Adinnādānā veramaņiyā   | 23        |
| Acintayum                 | 103          | Adho                    | 212       |
| Acorāharaņo               | 191          | Ananugiddho             | 207       |
| Ajeyyo                    | 189          | Anatimāni               | 201       |
| Ajjhattik <del>ā</del> ni | 69           | Anavajj <del>ā</del> ni | 118       |
| Ajjhabhāsi                | 99           | Anavajjāni kammāni      | 119       |
| Aññatarā                  | 96           | Anavasesā               | 209       |
| Aṭṭha                     | 71, 152      | Anākulā                 | 115       |
| Aṭṭhasataṁ                | 152          | Anākulā kammantā        | 117       |
| Aṭṭhaṅgiko                | 72           | Anukampakā              | 174       |
| Aṭṭhāsi                   | 98           | Anugāmiko               | 184, 189  |
| Aṭṭhimiñjaṁ               | 40           | Anupubbamuñcanato       | 59        |
| Aṭṭhīni                   | 38           | Antaṁ                   | 44        |
| Aņukā                     | 210          | Antaguṇaṁ               | 45        |
| Atithi                    | 188          | Annapānamhi             | 174       |
| Attasammāpaņidhi          | 112          | Apanāmenti              | 186       |
| Attā                      | 111          | Aparimāṇaṁ              | 212       |
| Atthakusalena             | 201          | Api dibbesu             | 194       |
| Atthaya me                | 184          | Appakicco               | 206       |
| Atthi                     | 28, 143, 209 | Appagabbho              | 206       |
| Atthe kicce samuppant     | ne 184       | Appamādo                | 119, 120  |
| Attho                     | 201          | Abrahmacariyam          | 16        |
| Atha                      | 96           | Abrahmacariyā veramaņ   | iyā 24    |
| Athopi                    | 140          | Abhiṭhānāni             | 158       |
| Adiṭṭhā                   | 210          | Abhisamecca             | 201       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [Ā]                 |           |
| Abhikkanta            | 96        | Ārammaṇato          | 18, 25    |
| Abhikkantavaṇṇā       | 97        | Āvāsā               | 73        |
| Abhikkantāya rattiyā  | 96        | Āvudhaṁ             | 20        |
| Amatam                | 150, 154  | [1]                 |           |
| Ariyasaccāna dassanam | 128       | Ito                 | 179       |
| Ariyasaccāni          | 67, 155-6 | Idam                | 175       |
| Ariyo                 | 72        | Idampi Buddhe       | 150       |
| Avirūļhichandā        | 163       | Idha                | 139       |
| Avecca passati        | 155       | Idha vā             | 142       |
| Averam                | 212       | Indakhīlo           | 155       |
| Asapattam             | 212       | Imasmim             | 28        |
| Asampakampiyo         | 155       | Iriyāpatho          | 20        |
| Asambādham            | 212       | Issariyam           | 194       |
| Asādhāraṇamaññesaṁ    | 191       | וען                 |           |
| Asubhato              | 59        | Uccāsayanam         | 26        |
| Asevanā               | 104       | Uju                 | 201       |
| Asokaṁ                | 129       | Uttamam             | 104       |
| Assa                  | 157, 201  | Udariyam            | 45        |
| Assu                  | 52, 157   | Uddham              | 212       |
| [Ā]                   |           | Upakappati          | 181, 186  |
| Ākaṅkhamānā           | 103       | Upaṭṭhānaṁ          | 115       |
| Āgantvāna             | 173       | Upaṭṭhite           | 174       |
| Āgamma                | 195       | Upasaṅkami          | 98        |
| Ādānato               | 18, 25    | Upasaṅkamitvā       | 98        |
| Ādhipaccam            | 193       | Upādānakkhandhā     | 68        |
| Ādhipaccaparivāro     | 194       | [E]                 |           |
| Ānantarikam           | 151       | Ekam                | 89        |
| Āyatanāni             | 69        | Ekam nāma kim       | 63        |
| Āyatike bhavasmim     | 163       | Ekamantam           | 98        |
| Āratī                 | 119       | Etaṁ ādāya gacchati | 189       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅkā        | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------|------------------|------------------------|-----------|
| [E-O]                   |                  | [ Ka ]                 |           |
| Etādisāni               | 130              | Kālo                   | 20        |
| Etesu                   | 153              | Kiñcāpi                | 156       |
| Evam 8                  | 36, 87, 174, 196 | Kiriyāviseso           | 20        |
| Eva                     | 140              | Kilomakam              | 43        |
| Esā                     | 196              | Kulesu                 | 207       |
| Okāso                   | 20               | Kena bhāsitam          | 4         |
| Obhāsetvā               | 98               | Kevala                 | 97        |
| [ Ka ]                  | ,                | Kevalakappam           | 97        |
| Kañci                   | 211              | Kesā                   | 32        |
| Kataññutā               | 121              | [ Kha - Ga ]           |           |
| Katapuññataṁ            | 197              | Khajjabhojje           | 174       |
| Katapuññat <del>a</del> | 111              | Khandhādito            | 61        |
| Kattha                  | 4                | Khantī ca              | 125       |
| Katthaci                | 211              | Khīṇaṁ                 | 163       |
| Katvāna                 | 130              | Khīṇabījā              | 163       |
| Kadā                    | 4                | Khemam                 | 129       |
| Kappa                   | 97               | Khemino                | 208       |
| Kappakolāhalam          | 101              | Khelo                  | 53        |
| Kappiyam                | 174              | Gandho                 | 26        |
| Kampati                 | 129              | Gambhīrapaññena        | 156       |
| Kammato                 | 22               | Gambhīre odakantike    | 184       |
| Kammantā                | 115              | Gāravo                 | 121       |
| Kayākayaṁ               | 179              | Gimhanamase            | 161       |
| Karaṇīyaṁ               | 201              | Gītaṁ                  | 26        |
| Karīsam                 | 47               | Gotamasāsanamhi        | 154       |
| Kasmā                   | 4                | [ Ca ]                 |           |
| Kasmā cidhādito vu      | ıttam 4          | Cakkavattikolāhalam    | 101       |
| Kāye                    | 29               | Cakkavattisukham piyam | n 194     |
| Kālagatā                | 179              | Catubbhi vātehi        | 155       |
| Kālena                  | 121, 127, 174    | Cattāri                | 67        |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅkā  | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅkā |
|------------------|------------|----------------------|-----------|
| [ Ca - Cha ]     |            | [ Tha - Da ]         |           |
| Cattāri nāma kim | 66         | Thāvarā              | 209       |
| Cavati           | 186        | Thāvaro              | 183       |
| Cittam           | 129        | Thūlā                | 210       |
| Ciram jīvantu    | 176        | Dadanti              | 174       |
| Cetiyam          | 188        | Dantā                | 33        |
| Cha              | 69         | Damo                 | 187       |
| [ Ja - Ña ]      |            | Dassanam             | 125       |
| Jaṅgamo          | 184        | Dassanasampadāya     | 157       |
| Jātarūpaṁ        | 27         | Dānaṁ                | 187       |
| Jetavane         | 94         | Dānañca              | 117       |
| Ñātakā           | 118        | Dāyakā ca anipphalā  | 176       |
| Ñātīnaṁ          | 174        | Dārā                 | 116       |
| Ñātīnaṁ hotu     | 175        | Diṭṭhā               | 210       |
| [ Ta ]           |            | Dinnāni mahapphalāni | 153       |
| Tam              | 131, 201   | Dinnena              | 179       |
| Taco             | 34         | Dīghā                | 209       |
| Tathāgatena      | 143        | Devarajjam           | 194       |
| Tathūpamam       | 155        | Devaloke             | 194       |
| Tapo ca          | 128        | Devā                 | 103       |
| Tasā             | 209        | Deso                 | 110       |
| Tasmā            | 140, 197   | Dvārabāhāsu          | 173       |
| Tahim            | 179        | Dve nāma kim         | 65        |
| Tiṭṭhanti        | 172        | [ Dho ]              |           |
| Tiriyaṁ          | 212        | [Dha]                | 110       |
| Tirokuṭṭā        | 172        | Dhammacariyā         | 118       |
| Tisso vedanā     | 65         | Dhammasākacchā       | 125, 127  |
| Tīṇi nāma kiṁ    | 65         | Dhammassavanam       | 121       |
| Te               | 153-4, 163 | Dhammesu             | 119       |
| Tena dhammena    | 151        | Dhātuto              | 61        |
| Tesam            | 131        | Dhīrā                | 163, 197  |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅkā     |
|---------------------|-----------|----------------------|---------------|
| [ Na ]              |           | [ Pa ]               |               |
| Nam                 | 211       | Paṭhamamahāsaṅgīti   | 84            |
| Nakhā               | 33        | Paṭhamasmim gimhe    | 161           |
| Naccam              | 26        | Paṇītaṁ              | 143, 150, 174 |
| Natthi sambhavam    | 163       | Paṇḍitā              | 107, 197      |
| Navam               | 163       | Paṇḍitānaṁ           | 104           |
| Nava                | 72        | Paṇṇattisamatikkama  | nato 57       |
| Nāgā vā             | 186       | Patirūpadesavāso     | 111           |
| Nātimaññetha        | 211       | Patirūpo             | 110           |
| Nātisaņikato        | 57        | Pattipattā           | 154           |
| Nātisīghato         | 57        | Pathavim             | 155           |
| Nāmañca rūpañca     | 65        | Padesarajjam         | 194           |
| Nikubbetha          | 211       | Papphāsam            | 44            |
| Nikkāmino           | 154       | Pamādaṭṭhānaṁ        | 17            |
| Nidhim nidheti      | 183       | Payuñjato            | 195           |
| Nidhi               | 191       | Payogato             | 19            |
| Nidhi nāma          | 185       | Param                | 211           |
| Nidhīyati           | 185       | Paramam hitāya       | 161           |
| Nidheti             | 184       | Paridevanā           | 180           |
| Nipako              | 206       | Parivāro             | 193           |
| Nibbanti            | 163       | Paro                 | 211           |
| Nibbānasacchikiriyā | 128       | Pasamsanti           | 197           |
| Nibbutim            | 154       | Pahāya gamanīyesu    | 189           |
| Nimittato           | 60        | Pahūte               | 173           |
| Nivāto              | 121       | Pahūte annapānamhi   | 176           |
| Nisāmetha           | 140       | Paṇabhūtā            | 209           |
| No ñātī             | 176       | Pāṇātipātā veramaṇiy | vā 23         |
| Nhārū               | 36        | Pānabhojanam         | 174           |
| [ Pa ]              |           | Pāpā                 | 119           |
| Pañca               | 68        | Pittaṁ               | 48            |
| Paṭighasaññā        | 211       | Pitā                 | 115           |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Pa - Pha ]           |           | [ Bha ]                |           |
| Pihakam                | 43        | Bhuñjamānā             | 154       |
| Puggalā                | 152       | Bhummāni               | 139       |
| Puggalo                | 188       | Bhusam pamattā         | 157       |
| Puññasampadā           | 197       | Bhūtā                  | 140, 210  |
| Puttadārassa           | 115       | Bhūtāni                | 139       |
| Puttā                  | 116       | Bhedato                | 18        |
| Pubbe                  | 111       | [ Ma ]                 |           |
| Pubbe katapuññatā      | 112       | Maṁsaṁ                 | 36        |
| Pubbo                  | 49        | Maggo                  | 72        |
| Purāṇaṁ                | 163       | Maṅgalaṁ               | 104       |
| Puriso                 | 184       | Maṅgalakolāhalaṁ       | 102       |
| Pūjaneyyā              | 108       | Maṅgalamuttamaṁ        | 131       |
| Pūjaneyyānam           | 104       | Maṅgalāni              | 103       |
| Pūjā                   | 104       | Majjam                 | 17        |
| Petā                   | 179       | Majjapānā              | 119       |
| Phalato                | 23        | Majjapānā samyamo      | 120       |
| Phuṭṭhassa             | 129       | Majjhimā               | 210       |
| [ Ba - Bha ]           |           | Matthaluṅgaṁ           | 47        |
| Bālā                   | 106       | Manasā daļhena         | 154       |
| Bālānaṁ                | 104       | Manussā                | 103       |
| Bāhusaccam             | 112       | Mahatthik <del>ā</del> | 196       |
| Buddhakolāhalam        | 102       | Mahantā                | 209       |
| Bojjhangā              | 70-1      | Mahāsayanam            | 26        |
| Bodhi                  | 70        | Mahāsāvajjato          | 19        |
| Byārosanā              | 211       | Mātā                   | 115       |
| Brahmacariyam          | 128       | Mātāpitu               | 115       |
| Brūhi                  | 103       | Mānasaṁ                | 212       |
| Bhagavantam abhivadety | ā 98      | Mānussikā              | 194       |
| Bhagavā                | 91        | Mālā                   | 26        |
| Bhavaye                | 212       | Muttaṁ                 | 55        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Ma ]              |           | [ Ra - La ]         |           |
| Mudu                | 201       | Rajataṁ             | 27        |
| Mudhā               | 154       | Ratanam             | 143       |
| Musā                | 17        | Ratanam paṇītam     | 150       |
| Musāvādā veramaņiyā | 24        | Rati                | 194       |
| Mūlato              | 22        | Rassakā             | 210       |
| Me                  | 87        | Runnam              | 180       |
| Mettam              | 212       | Lakkhaṇato          | 60        |
| Medo                | 51        | Laddhā              | 154       |
| Merayam             | 17        | Labhāmase           | 176       |
| Moneyyakolāhalam    | 102       | Lasikā              | 54        |
| [ Ya ]              |           | Lokadhammā          | 129       |
| Yam                 | 143, 201  | Lomā                | 32        |
| Yamkiñci            | 142       | Lohite              | 50        |
| Yakanam             | 42        | [ X/ <sub>2</sub> ] |           |
| Yakkhā vāpi         | 186       | [ Va ]              | 41        |
| Yathā               | 155, 161  | Vakkam              | 41        |
| Yathābalasantoso    | 122       | Vaņijjā tādisī      | 179       |
| Yathāyam padīpo     | 163       | Vaṇṇato             | 59        |
| Yathālābhasantoso   | 122       | Vatthu              | 20        |
| Yathāsāruppasantoso | 122       | Vadāmi              | 155       |
| Yadajjhagā          | 150       | Varaññū             | 162       |
| Yadidam             | 196       | Varado              | 162       |
| Yassa               | 129       | Varāharo            | 162       |
| Yā                  | 112, 194  | Varo                | 161       |
| Yā caññā            | 180       | Vasā                | 52        |
| Yāni                | 139       | Vācā                | 112       |
| Ye                  | 152, 174  | Vāditaṁ             | 26        |
| Ye keci             | 209       | Vāso                | 110       |
| Yesam hetu          | 176       | Vikālabhojanam      | 25        |
| Yoniso              | 195       | Vikkhepappahānato   | 57        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [Va]                |           | [ Sa ]                    |           |
| Vigayha             | 154       | Santindriyo               | 206       |
| Vittam              | 142       | Santuṭṭhī                 | 121       |
| Vinayo              | 112-3     | Santussako                | 205       |
| Vibhāvayanti        | 156       | Santo                     | 186       |
| Vimuyhati           | 186       | Sandhiyo                  | 173       |
| Virajam             | 129       | Sappurisam                | 155       |
| Virattacittā        | 163       | Sabbattha                 | 130       |
| Viratī              | 119       | Sabbattha maparājitā      | 130       |
| Viramato            | 22, 25    | Sabbametena               | 194       |
| Vilepanam           | 26        | Sabbalokasmi              | 212       |
| Visūkadassanam      | 26        | Sabbe                     | 140, 208  |
| Viharati            | 94        | Sabbe sattā āhāraṭṭhitikā | 63        |
| Vedanāto            | 22, 25    | Sabbo sabbadā             | 186       |
| Vo                  | 175       | Samaṁ                     | 143       |
| [ O <sub>2</sub> ]  |           | Samaṇā                    | 125       |
| [Sa]                | 188       | Samatthi kiñci            | 151       |
| Samgho              |           | Samayam                   | 89        |
| Samyamo             | 119, 187  | Samaya                    | 89        |
| Sakam gharam        | 173       | Samāgatāni                | 139       |
| Sakkaccam anumodare | 176       | Samādhim                  | 151       |
| Sakkacca            | 140       | Samāhito                  | 151       |
| Sakko               | 201       | Samuṭṭhānato              | 21, 25    |
| Sakyamuni           | 151       | Sampatti                  | 194       |
| Saggesu vā          | 142       | Sambhavesī                | 210       |
| Sangaho             | 115-6     | Sammāpaṇidhi              | 111       |
| Saññā vā            | 186       | Sallahukavutti            | 206       |
| Satam pasaṭṭhā      | 152       | Sahāva                    | 157       |
| Satta               | 70, 72    | Sāvatthi                  | 93        |
| Sattā               | 208       | Sikkhā                    | 15        |
| Santam padam        | 201       | Siṅghāṭakā                | 173       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅkā  |
|----------------------|-----------|--------------------|------------|
| [ Sa ]               |           | [ Sa ]             |            |
| Siṅghāṇikā           | 54        | Surāmerayamajjapan | nādaṭṭhānā |
| Sito                 | 155       | veramaņiyā         | 24         |
| Sippam               | 112-3     | Surūpatā           | 193        |
| Siyā                 | 155       | Suvaco             | 201        |
| Sīlaṁ                | 187       | Suvaṇṇatā          | 192        |
| Sukhitattā           | 208       | Susaṇṭhānā         | 193        |
| Sukhitā hontu ñātayo | 175       | Susaratā           | 192        |
| Sukhino              | 208       | Susikkhito         | 112        |
| Sugatassa sāvakā     | 153       | Suhuju             | 201        |
| Sucim                | 151, 174  | Sedo               | 50         |
| Suññato              | 60-1      | Semham             | 48         |
| Sutam                | 87        | Sevanā             | 104        |
|                      |           | Soko               | 179        |
| Sudesitāni           | 156       | Sotthānam          | 103        |
| Sunihito             | 186       | Sovacassatā        | 125        |
| Suppayuttā           | 154       | [ Ha ]             |            |
| Subharo              | 205       | Hadayam            | 41         |
| Subhāsitā            | 112       | Haranti            | 186        |
| Subhāsitā vācā       | 114       | Hiraññena          | 179        |
| Sumanā bhavantu      | 140       | Huraṁ vā           | 142        |
| Surā                 | 17        | Honti              | 174        |

## Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

# $Lakkhitabbapad\bar{a}na\dot{m}\ anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo             | Piţţhaṅk <b>ā</b> | Padānukkamo Pi                        | ṭṭhaṅkā |
|-------------------------|-------------------|---------------------------------------|---------|
| [ A ]                   |                   | [ A ]                                 |         |
| Akusalakammapathā d     | lasa 74           | Anagārikaratanam                      |         |
| Akkhakaţţhīni dve       | 38-9              | aggamakkhāyati                        | 149     |
| Akkhiţţhīni dve         | 38-9              | Anagārikaratanam duvidha              | in 149  |
| Agārikaratanam          | 149               | Anagārikavinayo                       | 113-4   |
| Agārikaratanesu         |                   | Anagārikasippam                       | 113     |
| aggo cakkavattipi       | 149               | Anagārikānam                          |         |
| Agārikavinayo           | 113               | parisasampatti                        | 193-4   |
| Agārikasippam           | 113               | Anattānupassanāmukheneva              |         |
| Agārikānam sajanapar    | ijana-            | dukkhassantam karoti                  | 65      |
| sampatti                | 193-4             | Ananusandhikagāthā                    | 105     |
| Agocaratthanam chabl    | oidham 202        | Anavajjo                              | 7       |
| Aggabāhaṭṭhīni dve dv   |                   | Anāthapiņḍika                         | 94-5    |
| Aṅgasamo                | 183-4             | Aniccatādassanena                     | - 4     |
| Aṅguttaranikāya         | 2                 | dukkhassantam karoti                  | 64      |
| Ajjhattikāni āyatanāni  | cha 69            | Anugāmiko                             | 183-4   |
| Aññatarā                | 96                | Anesanam ekavīsatividham              | 202     |
| Atthāsi eva na nisīdi   | 99                | Antam itthiyā                         | 44      |
| Aṭṭhimiñjānaṁ vaṇṇāc    | dīni 40-1         | aṭṭhavīsatihatthaṁ                    | 44      |
| Aţţhisatāni tīṇi sādhik |                   | Antaṁ purisassa dvattiṁ-<br>sahatthaṁ | 44      |
| Aṭṭhīnaṁ saṅkhyāni      | 38-9              | Antaguṇānaṁ vaṇṇādīni                 | 45      |
| Atta,parārakkha         | 133               | Antaguṇanam vaṇṇaum<br>Aparagoyānakā  | 103     |
| Adinnādānassa aṅgāni    | pañca 21          | Apāyā cattāro                         | 158     |
| Adinnādānā veramaņi     | -                 | Apucchitagāthā                        | 105     |
| phalāni                 | 23-4              | Abaddhapittassa byāpanatā             | 48      |
| Adhiccasamuppannam      | 91                | Abrahmacariyassa aṅgāni               | 10      |
| Anagārikaratanam        | 149               | cattāri                               | 21      |
|                         | -                 |                                       |         |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo I              | Piţţhaṅkā |
|------------------------|-----------|----------------------------|-----------|
| [ A ]                  |           | [Ā]                        |           |
| Abrahmacariyā verama   | ņiyā      | Āratītigāthāya maṅgalāni t | īni 121   |
| phalāni                | 24        | Ārāma                      | 95        |
| Abhikkantasaddassa     |           | Āvatthikaṁ                 | 91        |
| atthuddhārā            | 96        |                            |           |
| Abhithānāni cha        | 158-9     | Anaram catubbidham         | 66-7, 174 |
| Amanussā bheravāramr   | naṇaṁ     | [I]                        |           |
| na dassenti            | 215       | Itthiratanam               | 149       |
| Arahassa aṅgāni dasa   | 74-5      | Idam no dānam hitasukhāy   | /a        |
| Ariyapuggalā abhinnasa | araṇāva 7 | hotu                       | 176       |
| Ariyaratanam duvidhan  | n 149     |                            |           |
| Ariyasaccāni cattāri   | 67-8      | Idam me ñātīnam hotu       | 172-5     |
| Ariyamaggangāni aṭṭha  | 71        | Iriyāpathabādhanavinodan   | a 213     |
| Aviññāṇakaratanam      | 148       | [ U - Ū ]                  |           |
| Aviññāṇakaratanam      |           | Uggahakosallam sattavidh   | am 31     |
| duvidham               | 148       | Uttarakurukā               | 103       |
| Assūnam vaņņādīni      | 52        |                            | 103       |
| Asekharatanam duvidha  | am 149    | Udakena bhūmi              |           |
| Asevanātigāthāya       |           | paripphositassa nissando   | 168       |
| maṅgalāni tīṇi         | 110       | Udariyassa vaṇṇādīni       | 45        |
| Ahitadukkhānāgamapat   | thanā 211 | Uddisadānam petānam        |           |
| [Ā]                    |           | paccanubhoti 1             | 172, 175, |
| Ātāpī                  | 128       |                            | 177, 180  |
| Ādīnavānupassanāpabb   | āni       | Uddisadānassa aṅgāni tīṇi  | 176       |
| nava                   | 28        | Uddisadānassa              |           |
| Ānantarikasamādhi      | 151-2     | ānisaṁsā                   | 172, 174  |
| Ānandattherassa        |           | Uddissakacetiyam           | 188       |
| arahattappattatā       | 81-2      | ·                          |           |
| Ābhisamācārikassa      |           | Upapattidevā               | 103       |
| ānisamsā               | 167       | Upādānakkhandhā pañca      | 68        |
| Āmisadānam             | 118       | Upāsaka,sāmaņerānam sīlā   | āni 14    |
| Āraññakassa            |           | Uratthīni cuddasa          | 38-9      |
| karaṇīyākaraṇīyakam    | ma 204-8  | Ūruṭṭhi ekaṁ               | 38        |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo                 | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------|-----------|-----------------------------|-----------|
| [E]                       |           | [ Kha - Ga ]                |           |
| Ekam samayam Bhaga        | vāti-     | Khantītigāthāya             |           |
| saddānam niddisitab       | bākārā 93 | maṅgalāni cattāri           | 127       |
| Ekabījī                   | 156       | Khuddakanikāya              | 2         |
| Evam me sutantisaddānam   |           | Khuddakapāṭhassa pabhedā    |           |
| niddisitabbākārā          | 87-9, 93  | nava                        | 216       |
| Evam-saddassa atthudo     | lhārā 85  | Kheļānam vaņņādīni          | 53        |
| Evameva ito dvinnam       | 179       | Gahaṭṭhānampi pūjaneyya     | atā 110   |
| [ <b>V</b>                |           | Gāthā catubbidhā            | 105       |
| [Ka]                      | 20        | Gāravotigāthāya             |           |
| Kaţiţţhīni dve            | 38        | maṅgalāni pañca             | 125       |
| Kaṇṇaṭṭhīni dve           | 38-9      | Gīvaṭṭhīni satta            | 38-9      |
| Kadariyakamma             | 174       | Gopphakaţţhikāni dve dve    | e 38      |
| Kappakolāhalam 101        |           | [ Ca ]                      |           |
| Kappasaddassa atthudd     |           | Cakkaratanam                | 148       |
| Kammaṭṭhānūpacāra 204-8   |           | Cakkaratanam kammapaccayena |           |
| Karīsassa vaņņādīni       | 47        | ututo samuṭṭhāti            | 144       |
| Kāya                      | 29, 40    | Cakkaratanassa vidhi        | 144       |
| Kāyagatāsatim             |           | Cakkaratanānubhāva          | 147-8     |
| paribhuñjanti amatar      | in 28     | Cakkaratane uppannamat      | te        |
| Kāyapāgabbhiyam           |           | dibbam cakkhu pātubha       | avati 145 |
| aṭṭhaṭṭh <del>ā</del> naṁ | 206-7     | Cakkavattikolāhalam         | 101-2     |
| Kālagatapetā tahim        | 179       | Cakkavattirañño issariyāc   | lhi-      |
| Kilomakam duvidham        | 43        | paccaṭṭhānāni               | 111-2     |
| Kilomakānam vaņņādī       | ni 43     | Cakkavattivattam dasavid    | lhaṁ 144  |
| Kesādīsu vipassanānay     | o 60      | Caritānukūlakammaṭṭhāna     | aṁ        |
| Kesānam vaņņādīni         | 32        | caturāsītisahassappa-       |           |
| Kesāsu asubhato           |           | bhedam                      | 198-9     |
| manasikārā pañca          | 58        | Cikicchita                  | 158       |
| Kolamkolo                 | 156       | Cīvare santoso tividho      | 122       |
| Kolāhalam pañcavidha      | m 101     | Cetiyam tividham            | 188       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo Piṭṭhaṅkā            |  |
|-------------------------|-----------|----------------------------------|--|
| [ Cha ]                 |           | [ Da ]                           |  |
| Chattabaddhassa nissand | do 168    | Dantā dvimūlikā cattāro 34       |  |
| [ Ja ]                  |           | Dantānam nānāsanthānatā 33-4     |  |
| Jangamo                 | 183-4     | Dasasikkhāpadānam                |  |
| Jaṅghatthikāni dve      | 38        | hīnamajjhimapaņītatā 27          |  |
| Jaṇṇukaṭṭhi ekaṁ        | 38        | Dassana 157                      |  |
| Jambudīpakā             | 103       | Dānaṁ kassaci uddisi 172         |  |
| Jetavana                | 94        | Dānaṁ duvidhaṁ 118               |  |
| rm. m. i                |           | Dānam na kassaci uddisi 171      |  |
| [ Ta - Tha ]            |           | Dānañcātigāthāya maṅgalāni       |  |
| Tacaparigganhakānam     | 25        | cattāri 119                      |  |
| vavatthapetabbatā       | 35        | Diṭṭhamaṅgalaṁ 99                |  |
| Tacādīnam vaņņādīni     | 34-5      | Diṭṭhamaṅgalaṁ amaṅgalaṁ 105-6   |  |
| Tathāgata               | 164       | Diṭṭhamaṅgalika 100              |  |
| Tapotigāthāya maṅgalān  |           | Dinnadakkhiṇāya sātthakatā 181-2 |  |
| cattāri                 | 129       | Dīghanikāya 2                    |  |
| Tasathāvarādiduka-      | •00 •11   | Dukkhānupassanāmukheneva         |  |
| tikappabheda            | 209-211   | dukkhassantam karoti 66          |  |
| Tiņuddhatakammassa      |           | Dullabhapuggalā dve 124          |  |
| ānisaṁsā                | 167       | Devatāsu manussānam              |  |
| Tiracchānagataratanam   | 149       | upakārakatā 142                  |  |
| Tussaka                 | 205       | Devā tividhā 103                 |  |
| Thāvaro                 | 183-4     | Dvittimsākārakammatthāna 28      |  |
| [ Da ]                  |           | Dvattimsākārānam anuloma-        |  |
| Dakkhiṇā                | 153, 183  | paṭilomāni 31                    |  |
| Dakkhiņeyya             | 153       | Dvattimsākāre kati               |  |
| Dajjā                   | 180       | khandhādīni honti 61             |  |
| Dantā ekamūlikā dvādas  | sa 34     | Dvattimsākāre dhātuyo            |  |
| Dantā catumūlikā attha  | 33        | aṭṭhavīsatisataṁ 61              |  |
| Dantā timūlikā aṭṭha    | 34        | Dvattimsākāre nimittāni          |  |
| Dantā dvattimsa         | 33        | saṭṭhisataṁ 60                   |  |
|                         |           | 1 **                             |  |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅkā         | Padānukkamo Piţţ              | haṅkā |
|--------------------------|-------------------|-------------------------------|-------|
| [ Da ]                   |                   | [ Na ]                        |       |
| Dvattimsākāre lakkhaņāni |                   | Nidhīnam acorāharaņatā        | 190   |
| aṭṭhavīsatisataṁ         | 60-1              | Nidhīnaṁ ṭhānā cavanatādi     |       |
| Dvattimsākāre suññatā    |                   | kāraṇāni                      | 186   |
| aṭṭhavīsatisataṁ         | 61                | Nidhīnam puññavatamyeva       |       |
| [ Dha - Na ]             |                   | adhippetatthasādhakatā        | 186   |
| Dhamma                   | 6, 10             | Nidhīnam sabbakāmadadatā      | 191   |
| Dhammagītūpasamhitār     | naṁ               | Nidhīnam sunihitatā           | 189   |
| visesatā                 | 26                | Nibbāna                       | 128   |
| Dhammadānam              | 118               | Nibbānāmatam sacchikaroti     | 69    |
| Dhammadānam atthapa      | tisam-            | Nisajjadosā cha               | 99    |
| veditādīnam padaṭṭhār    | naṁ 118           | Nemittakam                    | 91    |
| Dhammadānameva agga      | am 118            | Nhārū navasatappabhedā        | 37    |
| Dhammassavanassa āni     |                   |                               | 37    |
| cattāro                  | 124               | [ Pa ]                        |       |
| Dhammādiṭṭhānadesanā     | 65                | Sakkāsaya                     | 47    |
| Dhātukacetiyam           | 188               | Pagumba                       | 160   |
| Nakhā vīsati             | 33                | Pacchimapañcasikkhāpada       | 24-5  |
| Naccādīnam samkilesa-    |                   | Paccekabuddhaariyasāvakānampi |       |
| vītikkamatā              | 26                | pūjāya hitasukhāvahatā        | 109   |
| Nalāṭaṭṭhi ekam          | 38-9              | Paccekabuddharatanam          |       |
| Nāgabhavana              | 165               | aggamakkhāyati                | 149   |
| Nāmam catubbidham        | 91                | Pañcaṅgasamannāgatasenāsai    |       |
| Nāma                     | 65                |                               |       |
| Nāsikaṭṭhi ekam          | 38-9              | Pañcasikkhāpada               | 16-7  |
| Nikāya                   | 2                 | Paññā samādhipadaṭṭhānā       | 62    |
| Nikāyā pañca             | 2                 | Paṭākāropitassa nissando      | 168   |
| Nidhānappayojana         |                   | Patipattipūjāya ko pana vādo  | 109   |
| Muhanappayojana          | 183-5, 189        | i dispattipajaya no pana vado |       |
| Nidhi catubbidho         | 183-5, 189<br>183 | Paṭihatacittajanā petesu      |       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------|-----------|----------------------------|-----------|
| [ Pa ]                   |           | [ Pa ]                     |           |
| Paṭhamamahāsaṅgīti       | 76        | Piţţhikanţakaţţhīni aţţhār | asa 38    |
| Paṇḍitalakkhaṇāni tīṇi   | 107       | Piţţhibāhaţţhīni dve       | 38-9      |
| Paṇhikaṭṭhīni dve        | 38        | Pittam duvidham            | 48        |
| Patirūpadesavāsassa      |           | Pihakamhi bahi nikkhant    |           |
| nānāvidhatā              | 111       | sattānam jīvitakkhayat     |           |
| Patirūpadesavāsoti-      |           | Puggalā aṭṭha vā           | ı 43      |
| gāthāya maṅgalāni tīṇi   | 112       | atthasatam vā              | 153       |
| Patthanam vinā na hoti   | 191, 194  | 1                          | 63        |
| Pada                     | 15        | Puggalādhiṭṭhānadesanā     |           |
| Papphāsam nirasam        |           | Pucchitagāthā              | 105       |
| nirojam hoti             | 44        | Puññanidhikiriyāya         | 101       |
| Papphāsassa vaņņādīni    | 44        | sampādanatā                | 191       |
| Pabbāni cuddasa          | 28        | Puññānubhāvena             |           |
| Pamāda                   | 120       | odhisā pañca               | 194-5-6   |
| Payogā dve cha           | 19, 20    | Pupphapūjāya ānisamsā      | 109       |
| Paramatthanidhi          | 187-8     | Pubbavidehakā              | 103       |
| Pariccagamayakammam      |           | Pubbassa okāso nāma        |           |
| kato anipphalo           | 176, 178  | nibaddho natthi            | 49        |
| Paribhogacetiyam         | 188       | Pubbe katamanussaram       |           |
| Pariyattidhammassa       |           | anussaratā                 | 180       |
| nibbānagāmitā            | 161       | Purisayugāni cattāri       | 153       |
| Pariyattidhammassa       |           | Purisaratanam              | 149       |
| sutānisamsā              | 163       | Purisaratanam              |           |
| Pariyattidhammassa       |           | aggamakkhāyati             | 149       |
| supupphitagga            |           | Purisaratanam dividham     | 149       |
| vanappagumbasadisatā     |           | Pūjaneyyānam pūjā appa     |           |
| Parivārā dve             | 193       | dīgharattam hitāya         | кирт      |
| Paṇa                     | 209       | sukhāya hoti               | 108-9     |
| Pāṇātipātassa aṅgāni pañ | ica 21    | Petā āsāya parivāretvā     | 100-7     |
| Pāṇātipātā veramaṇiyā    | 22        |                            | 171       |
| phalāni                  | 23        | aṭṭhaṁsu                   | 171       |
| Pādaṭṭhikāni catusaṭṭhi  | 38        | Petānam anussaraņa-        | 1774      |
| Pānabhojanādi pañcadhā   |           | kāraņāni                   | 174       |
| vivekam gacchati         | 46        | Petānam upakappati         | 179, 181  |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅkā    | Padānukkamo Piţ           | ṭhaṅkā |
|--------------------------|--------------|---------------------------|--------|
| [ Pa ]                   |              | [ Bha ]                   |        |
| Petānam koci na sarati   | 174          | Bhagavato vacanapūjanatā  | 80     |
| Pokkharavassa            | 137          | Bhagavā                   | 91     |
| [ Pha - Ba ]             |              | Bhagā cha                 | 92     |
| Phāsukaṭṭhīni catuvīsati | i 38-9       | Bhāvanamanuyuttassa       |        |
| Phuṭṭhassātigāthāya      |              | iriyāpathaniyamatā        | 213    |
| maṅgalāni cattāri        | 130          | Bhūta                     | 209    |
| Baddhapittamhi kupite    | sattā        | Bhūtasaddassa atthuddhārā | 139    |
| ummattakāva              | 48           | Bhūta,sambhavesīnam       |        |
| Baddhapittassa thitattha | inatā 48     | visesatā                  | 210-1  |
| Bālalakkhaņāni tīņi      | 106          | 5 N 6 3                   |        |
| Bālavasanta              | 161          | [ Ma ]                    | 26     |
| Bāhaṭṭhīni dve           | 38-9         | Mamsānam vaņņādīni        | 36     |
| Bāhusaccañcātigāthāya    |              | Mamsā navapesisatā        | 36     |
| maṅgalāni cattāri        | 114          | Maṅgalaṁ tividhaṁ         | 99     |
|                          | 4, 5, 6, 156 | Maṅgala                   | 103-4  |
| Buddhakolāhalam          | 102          | Maṅgalakolāhalaṁ          | 102    |
| Buddhavacanassa ādi      | 3            | Maṅgalāni aṭṭhatiṁsa      | 130    |
| Buddhādīnam              |              | Majjhimadesassa parimāṇān | i 111  |
| pūritapāramitā           | 111-2        | Majjhimanikāya            | 2      |
| Buddhādīnampi            |              | Maṇiratanaṁ               | 148    |
| pasaṁsanīyadhammo        |              | Matthaluṅgassa vaṇṇādīni  | 47     |
| Buddhādīnam ovāde pa     | **           | Manasikārakosallam        |        |
| nibbānasaggaparāyaņ      |              | dasavidham                | 31, 56 |
| honti                    | 112          | Manussaratanam            | 149    |
| Buddhānam kathādoso      |              | Manussaratanaṁ            |        |
| natthi                   | 81           | aggamakkhāyati            | 149    |
| Buddhā na ahetū sitam    | 100          | Manussaratanam duvidham   | 149    |
| pātukaronti              | 109          | Manussā catubbidhā        | 103    |
| Buddhā nāma sabbaloka    | -            |                           | 103    |
| uppajjanti               | 169          | Manopāgabbhiyam           | 207    |
| Bojjhaṅgā satta          | 71           | anekaṭṭhānaṁ              | 207    |
| Brahmacariyasaddassa     | 120          | Mandamajjhimatikkha-      | 6.     |
| atthuddhārā              | 128          | paññānam bhāvetabbakāla   | .tā 31 |

| Padānukkamo                 | Piṭṭhaṅkā    | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------|--------------|----------------------------|-----------|
| [ Ma ]                      |              | [ Ma ]                     |           |
| Mahānhārū saṭṭhi            | 37           | Medānam thūla, kisasarīra  | ıssa      |
| Mahāmaṇḍapa                 | 81           | maṁsādīni nissāya ṭhita    | atā 51    |
| Mahāvihārā aṭṭhārasa        | 80           | Me-saddassa atthuddhārā    | 86        |
| Mahāsamvegavatthūni         | aṭṭha 201    | Moneyyakolāhalam           | 102       |
| Mahesakkhānam ānubh         | nāvena       | [ Ya ]                     |           |
| appesakkhā palāyims         | u 138        | Yakanassa paññavanta,      |           |
| Matāpituputtānam            |              | dandhapaññatā              | 42        |
| aññamaññūpaṭṭhānān          | i            | Yathā vārivahā pūrā        | 72        |
| pañca                       | 115-6        | paripūrenti sāgaram        | 179       |
| Mātāpitūtigāthāya           |              |                            | 177       |
| maṅgalāni tīṇi cattāri      | pañca 117    | [ Ra ]                     |           |
| Mānussī                     | 194          | Ratanam duvidham           | 148       |
| Māsassa                     |              | Ratana                     | 143       |
| dhammassavanadivas          | sā aṭṭha 215 | Ratanattayassa upamāyo     | 11-2-3    |
| Mitta                       | 212          | Ratanattayassa kamo        | 11        |
| Mutamangalam                | 99           | Ratanasuttassa āṇā         | 150, 159, |
| Mutamangalika               | 100          |                            | 160, 164  |
| Muttānam vatthissabbhantare |              | Ratanasuttassa upaddavānam |           |
| <u>thitatā</u>              | 55           | paṭighātatā                | 133, 138  |
| Mudukaṭṭhikāni mamsa        | ınissitāni   | Rati                       | 194       |
| catusatthi                  | 38           | Rasaharaņī sattasahassāni  | i 40      |
| Muddhaṭṭhi ekam             | 38-9         | Ruṇṇasokādi attaparitā-    |           |
| Muni                        | 151          | panameva                   | 180       |
| Musāvādassa angāni ca       | ttāri 21     | Runnasokādi petānam        |           |
| Musāvādā veramaņiyā         | phalāni 24   | atthāya na hoti            | 181       |
| Mettānisamsa                | 141-2        | Rūpa                       | 65        |
| Mettābhāvanāya vaḍḍh        | anatā 212    | [ La ]                     |           |
| Mettābhāvanāya vasībh       | aāvatā 214   | Lasikānam asītisatasandh   | īnaṁ      |
| Mettāya dosappahānatā       | i 198        | abbhantare ṭhitatā         | 54        |
| Mettāya bhāvanākārā         | 208          | Liṅgikaṁ                   | 91        |
| Mettāya sattārammaņat       | ā 214        | Licchavī                   | 134       |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅkā | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ La ]                    |           | [ Sa ]                   |           |
| Lokadhammā attha          | 71        | Samgha                   | 6, 10     |
| Lokasammatanidhi          | 187       | Saṁyuttanikāya           | 2         |
| Lomānam vaņņādīni         | 32        | Samsaranalohitam         | 50        |
| Lohitam duvidham          | 50        | Samsaranalohitassa byapa | natā 50   |
| [ Va ]                    |           | Sakkāyadiṭṭhi            | 175       |
| Vakkānam okāsatā          | 41        | Sakya                    | 151       |
| Vakkānam vaņņādīni        | 41        | Sagga                    | 143       |
| Vacīpāgabbhiyam           |           | Sacchikiriya             | 129       |
| catuṭṭhānaṁ               | 207       | Satipaṭṭhānāni cattāri   | 67        |
| Vajjī                     | 134-5     | Sattakkhattuparamo       | 156       |
| Vatthi                    | 55        | Sattapaṇṇiguhādvāra      | 81        |
| Vana                      | 160       | Sannicitalohitamhi       |           |
| Vanakusumapupphapūjāy     | ya        | vakkahadayādīni atemente |           |
| nissando                  | 167       | sattā pipāsitā           | 50        |
| Vara                      | 161-2     | Santoso dvādasavidho     | 122       |
| Vasānam vaņņādīni         | 53        | Samathayānikaratanam     |           |
| Vikālabhojanassa aṅgāni   |           | duvidham                 | 149       |
| cattāri                   | 25        | Samayasaddassa           |           |
| Vicikicchita              | 158       | atthuddhārā              | 89-91     |
| Vijjā                     | 195       | Samādhipabbāni dve       | 28        |
| Vinaye thite sasanam thit |           | Samādhi sīlapadaţţhānā   | 62        |
| Vinayo duvidho            | 113       | Sampadā                  | 195       |
| Vinayo nāma Buddhasāsa    |           | Sammāsambuddharatanari   |           |
| āyu                       | 82        | sabbatopi aggamakkhāy    |           |
| Vipassanāpabbāni tīņi     | 28        | Sammutidevā              | 103       |
| Vimutti                   | 195       | Sarana                   | 6         |
| Virati tividhā            | 119       | Saraṇagamana             | 6         |
| Visuddhidevā              | 103       | Saraṇagamanā apāyam na   |           |
| Vedanā tisso              | 65-6      | gamissanti               | 8         |
| Veramaņisikkhāpada        | 15        | Saranattaya              | 3         |
| Veramaņī                  | 15        | , ,                      |           |
| Vesālī                    | 135       | Saraṇagamanabhedo duvid  | dho 7     |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅkā  | Padānukkamo                 | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------|------------|-----------------------------|-----------|
| [ Sa ]                   |            | [ Sa ]                      |           |
| Sarīrakiccam katvā thūpa | ıṁ         | Sīsakapālaṭṭhīni nava       | 38-9      |
| patiṭṭhāpesum            | 167        | Sugata                      | 153       |
| Savanampi dassanantvev   | a 26       | Sutamaṅgalaṁ                | 99        |
| Saviññāṇakaratanaṁ       | 148        | Sutamaṅgalika               | 100       |
| Saviññāṇakaratanaṁ       |            | Sutasaddassa atthuddhārā    | ī 86      |
| aggamakkhāyati           | 148-9      | Sundarasenāsanam            |           |
| Saviññāṇakaratanaṁ       |            | pamādaṭṭhānaṁ               | 123       |
| duvidham                 | 149        | Subhāsitavācāya aṅgāni      |           |
| Sānusandhikagāthā        | 105        | cattāri                     | 114       |
| Samaņeragahaṭṭhasikkhā   | -          | Surāmerayamajjapamāda       | ṭṭhā-     |
| padānam bhinnatā         | 18-9       | nameva mahāsāvajjam         | 19        |
| Sāmaņerānam sikkhāpad    | āni        | Surāmerayamajjapamādaṭṭhānā |           |
| dasa                     | 14         | veramaņiyā phalāni          | 24        |
| Sāmikā bhariyānam        |            | Settha                      | 151       |
| saṅgaṇhanāni pañca       | 116        | Seṭṭha,brahmavihāra         | 214       |
| Sāvaka                   | 153        | Sedassa okāso nāma          |           |
| Sāvakapāramippattam      |            | nibaddho natthi             | 50        |
| aggamakkhāyati           | 149        | Senāsanāni aṭṭhārasa        | 30        |
| Sāvajjo                  | 7          | Semhamhi mandībhūte         |           |
| Sāvatthī                 | 93-4       | paramajegucchagandha        |           |
| Sāsanotārassa maggabhū   | tatā 4, 13 | hoti                        | 49        |
| Sāsanotiņņapuggala       | 13         | Sotāpannā tayo              | 156       |
| Sikkhā                   | 15         | [ Ha ]                      |           |
| Sikkhā tisso             | 15         | Hatthaṭṭhikāni catusaṭṭhi   | 38        |
| Sikkhāpada               | 16         | Hadayatthi ekam             | 38-9      |
| Sikkhāpadānam visum ek   | cato       | Hadayalohitassa nānāvaņ     | ıṇatā 42  |
| samādinnatā              | 19         | Hadayassa paññābahula-      |           |
| Singhāṇikānam vaṇṇādīn   | i 54       | mandapaññatā                | 41-2      |
| Sippam duvidham          | 113        | Hanukaṭṭhīni dve            | 38-9      |
| Sīlabbata                | 158        | Hitasukhāgamapatthanā       | 211       |

## Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

# Nāmānam anukkamaņikā

| Nāmānukkamo         | Piṭṭhaṅkā     | Nāmānukkamo      | Piṭṭhaṅkā       |
|---------------------|---------------|------------------|-----------------|
| [ A - Ā - U ]       |               | [ Ga - Ca - Ja ] |                 |
| Akittipaṇḍita       | 107           | Gaṅgānadī 95,    | 133, 136-7, 165 |
| Ajātasattu          | 80-1, 84      | Gajaṅgalanigama  | 111             |
| Anāgāmī             | 131, 214      | Gandhakuți       | 79              |
| Anāthapiṇḍika 14,   | 84, 94-6, 143 | Gotamabuddha     | 97-8, 154, 170, |
| Anuruddhatthera     | 79            |                  | 177, 178        |
| Aparagoyāna         | 103           | Cakkavāļa        | 104             |
| Ayogharakumāra      | 107           | Cātumahārājika   | 102, 119, 139   |
| Asokamahārāja       | 143           | Ciñcamāṇavikā    | 106             |
| Ānandatthera        | 10, 76-8, 88, | Jambudīpa        | 101, 103-4,     |
|                     | 95, 109, 131, |                  | 143, 145, 149   |
|                     | 138, 146      | Jayasenarāja     | 169             |
| Uggāhamānaparibbāja | ıka 89        | Jetarājakumāra   | 94-5            |
| Uttarakuru          | 103           | Jetavana         | 14, 79, 80,     |
| Upālitthera         | 83            |                  | 84, 94-6, 98    |
| Usīraddhajapabbata  | 111           | [ Ta - Tha ]     |                 |
| [ Ka - Kha          | 1             | Takkasilā 57, 16 |                 |
| Kaṭamodakatissa     | 106           | Tapussa          | 7               |
| Kapilavatthu        | 14            | Tāvatimsa        | 102             |
| Kassapabuddha       | 170           | Thūṇabrāhmaṇagār | na 111          |
| Kāsinagara          | 169           | [ Da - Dha ]     |                 |
| Kusināra            | 76-7          | Dīghavidassa     | 106             |
| Kokālika            | 106           | Dīpaṅkarabuddha  | 162             |
| Kosalarāja          | 143           | Devadatta        | 17, 106         |
| Khaṇḍadevī          | 106           | Dhammadinnā (seț | ṭhidhītā) 171   |

| Nāmānukkamo         | Piṭṭhaṅkā     | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅkā         |
|---------------------|---------------|-----------------------|-------------------|
| [ Na - Pa - Pha ]   |               | [ Ya - Ra - La - Va ] |                   |
| Nāļanda             | 83            | Yaññadatta            | 17                |
| Nimirāja            | 107           | Yamunānadī            | 95                |
| Paṇḍukambala        | 102           | Yasatthera            | 4                 |
| Pāvā (raṭṭha)       | 77            | Rājagaha              | 79, 80, 83, 108,  |
| Pubbavideha         | 103           | 111                   | 1, 133, 136, 165  |
| Phussa (bodhisatta) | 169           | Rāhulatthera          | 14                |
| [ Ba - Bha - M      | fa 1          | Licchavī 13           | 33-4, 136-7, 165  |
|                     | 5, 166-7, 171 | Vidhura               | 107               |
| •                   | , 136-7, 143, | Visākha (upāsaka)     | 119, 171          |
| ,                   | 165, 171      | Vebhārapabbata        | 81                |
| Buddhaghosa         | 216           | Vesālī 133,           | 135-8, 165, 168   |
| Brahmāyu            | 7             | Veļuvana              | 98                |
| Bhaddālitthera      | 89            | [ Sa                  | 1                 |
| Bhallika            | 7             | Sakadāgāmī            | 131, 214          |
| Malla (rāja)        | 76            | Sakka (devarāja)      | 91, 102, 106,     |
| Mallikādevī         | 108           | 108                   | , 116, 126, 138,  |
| Mallikārāma         | 89            |                       | 164-5, 171        |
| Mahākappinarāja     | 112           | Saṅkhabrāhmaṇa        | 166-7             |
| Mahākassapatthera 7 | 7, 76-9, 82-4 | Sattapaṇṇiguhā        | 81                |
| Mahāgovinda         | 107           | Samuddadatta          | 106               |
| Mahāmāyā            | 91            | Sarabhaṅga            | 107               |
| Mahāsālā            | 111           | Sallavatī nadī        | 111               |
| Mahosadha           | 107           | Sāriputtatthera       | 90-1, 107, 149,   |
| Māgadha             | 108, 171-2,   |                       | 205               |
|                     | 178, 181      | Sāvatthī 1            | 14, 79, 84, 94-6, |
| Mātali              | 117           |                       | 111, 183          |
| Migadāya            | 4             | Sirimādevī            | 169               |
| Moggallanatthera    | 149           | Sīhaļa                | 64                |

| Nāmānukkamo                                                    | Piṭṭhaṅkā                          | Nāmānukkamo                                                         | Piṭṭhaṅkā                      |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| [ Sa ] Sutasoma Sudatta Suddhodana Sunetta Subhaddaparibbājaka | <br>107<br>94<br>91<br>107<br>76-7 | [ Sa ] Susīmapaccekabuddha Susīmamāṇava Setakaṇṇikanigama Sotāpanna | <br>167<br>166<br>111<br>155-6 |
| Subhamāṇava<br>Sumanamālākāra                                  | 80, 85<br>108                      | Sopāka<br>Somadatta                                                 | 62<br>17                       |

#### Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

### Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakam, Syā = Syāmapotthakam, Kam = Kambojapotthakam, I = Ingalisapotthakam, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho.

#### Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

| Nānāpāṭhā                                                                    | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                        |           |
| Aggi mutto = Aggi mukko (Sī)                                                 | 106       |
| Aghassa tātā = Ghātā (Sī), Vighātā (Syā)                                     | 9         |
| Acapalatāti = Apagatamammanatāti (Syā)                                       | 24        |
| Accanāraho = Ajjitabbo ajjanāraho (Sī),                                      |           |
| Ajitabbo ajināraho (Syā)                                                     | 189       |
| Acceyyotipi = Ajjeyyotipi (Sī), Ajayyotipi (Syā)                             | 189       |
| Ajīyantīti = Irīyanti gammantīti (Sī, Syā)                                   | 143       |
| Aññattha tu = Aññadatthu ( $Ka$ )                                            | 8         |
| Aṭṭhakkhaṇa = Sabbākkhaṇa (Sī, Syā)                                          | 141       |
| Atikkamitv $\bar{a}$ = Atisitv $\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ )                 | 103       |
| $At\bar{\imath}tasatthuka\dot{m} = Atikkantasatthuka\dot{m} (S\bar{\imath})$ | 93        |
| Attato = Attan $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ , Ka)                                 | 116       |
| Anappak $\bar{a}$ = Anappik $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                         | 148       |
| Aniyataniddeso = Aniyamaniddeso (Sī, Syā)                                    | 112       |
| Aniyamituddesavacanam = Aniyatuddesavacanam (Ka)                             | 154       |
| Anupubbapadavaṇṇanā = Anupadavaṇṇanā (Sī)                                    | 104       |
| Anussankitā = Anissukitā (Sī, Syā)                                           | 24        |
| Anekasandhiyamito = Anekasandhī sa mito (Sī)                                 | 40        |
| Antogharajanānam = Antoparijanānam (Syā, Ka)                                 | 102       |
| Apubbāpariyamiva = Apubbācarimamiva (Syā, Ka)                                | 55        |

| Nānāpāṭhā                                                             | Piţţhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A - Ā ]                                                             |           |
| Abhitudanti = Atitudanti (Ka)                                         | 46        |
| Abhirucanakāni = Abhirucitāni (Syā, Ka)                               | 106       |
| Amukhe = Adhomukhe $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                            | 55        |
| Ayamassa = Iccassa (Sī)                                               | 2         |
| Arahattam pāpetīti katvā = Arahattam pāpuņanato (Sī)                  | 112       |
| Avuttampi = Vuttampi ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                     | 31        |
| Asaṇṭhahamānāva = Tantūsaṁnahamānāva (Sī)                             | 56        |
| Āgilāyati = Ākilāyati (Syā, Ka)                                       | 53        |
| $\bar{A}r\bar{a}dhesi = \bar{A}r\bar{a}dhita\dot{m} (S\bar{\imath})$  | 62        |
| $\bar{A}$ sane = Ok $\bar{a}$ se ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )         | 138       |
| $\bar{A}$ haṭatt $\bar{a} = \bar{A}$ haratt $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 162       |
| [I-U]                                                                 |           |
| Icchito = Icchitabbato (Ka)                                           | 161       |
| Ime no = Ida $\dot{m}$ no (Sy $\bar{a}$ )                             | 176       |
| Uttaripi = Uttarimpi (Sī, Syā)                                        | 110       |
| Udarapaṭalaṁ = Uparipaṭalaṁ (Ka)                                      | 49        |
| Uddissa diyyamānam = Uddissamānam (Sī, Ka)                            | 175       |
| Upanidhāpaññatti = Upanidhāyapaññatti (Sī, Syā)                       | 88        |
| Upādāpaññatti = Upādāyapaññatti (Sī, Syā)                             | 88        |
| Ubbahāpetvā = Uccārāpetvā (Sī, Syā)                                   | 206       |
| Ubhosu passesu = Ubhatopasse (Sī, Ka)                                 | 144       |
| $Uss\bar{a}de = Ussade (S\bar{i})$                                    | 179       |
| [E]                                                                   |           |
| Ekkanti = Ekāti (Sī)                                                  | 65        |
| Evam = Etam (Ka)                                                      | 9         |
| Evam dānam = Evamvidhānam (Sī, Ka)                                    | 182       |
| Evamaṭṭhappabhedañcimaṁ = Evamatthappabhedañcimaṁ (Sī)                | 72        |
| Eva = Yeva ca (Sī), Yeva pana (Syā)                                   | 138       |

| Nānāpāṭhā                                                         | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------|-----------|
| [0]                                                               |           |
| Okāsalokavasena = Okāsalābhavasena (Sī)                           | 213       |
| Omakadesanāya = Lāmakadesanāya (Syā), Vilāsitadesanāya (Ka)       | 126       |
| Olokenti = Ollokenti (Sī, Ka)                                     | 156       |
| [ Ka ]                                                            |           |
| Kaṇḍamba = Gaṇḍamba (Sī)                                          | 111       |
| Katam = Katham (Sī), Katamam (Syā)                                | 4         |
| Katanikkaman $\bar{a} = K$ atanikkhaman $\bar{a} (S\bar{\imath})$ | 154       |
| Kayākayanti = Kayākkayanti (Sī), Kayokayanti (Ka)                 | 179       |
| Kālagatāti = Kālaṅkatāti (Ka)                                     | 179       |
| Kintu = Kim pana (Sī, Syā)                                        | 208, 211  |
| Kintu nānam = Kintu (Sī, Ka)                                      | 18        |
| Kīva = Kiṁva (Ka)                                                 | 186       |
| Kuṭṭadārūni = Kuḍḍadārūni (Sī)                                    | 37        |
| Kuṇṭhatiṇāni = Kuntatiṇāni (Sī)                                   | 32        |
| Kusalo = Kusalī (Sī, Syā)                                         | 141       |
| Koliyakhalisuvānavamathusadisam = Koliyakule                      |           |
| suvānavamathusadisam (Syā                                         | i, Ka) 46 |
| [ Kha - Ga - Ca ]                                                 |           |
| Khattiyasseva = Cakkavattisseva (Syā, Ka)                         | 147       |
| Khīṇanti samucchinnam = Khīṇanti parikkhīṇam samucchinnam         |           |
| vā (Syā)                                                          | 163       |
| $Gat\bar{a} = Kat\bar{a} (Ka)$                                    | 179       |
| $G\bar{a}th\bar{a} = Kat\bar{a} (S\bar{i})$                       | 105       |
| Cariyā = Kiriyā (Sī, Ka)                                          | 118       |
| $Ca = V\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                             | 120       |
| Cāgavantatā = Bhagavantatā (Ka)                                   | 24        |
| Cātakasakunam = Bhāsamānasakunam (Sī), Vātasakunam (Syā)          | 100       |

| Nānāpāṭhā                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ta ]                                                      |           |
| $Ta\dot{m} = Ya\dot{m} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$               | 147       |
| Tato = Tato param (Sya)                                     | 203       |
| $Tato = Yato (Sy\bar{a}, Ka)$                               | 124       |
| Tathāvidham = Tathāvidhim (Ka)                              | 155       |
| Tanubhāvena = Patanubhāvena (Sī)                            | 214       |
| $Tapussa = Tapassu (S\bar{\imath})$                         | 7         |
| Tampi = Tena puna (Syā)                                     | 160       |
| Tassāyam = Tatthāyam (Ka)                                   | 28        |
| Tiyojanappamāṇam = Tiyojanasatappamāṇam (Syā)               | 148       |
| Tilam vā = Tilavāham vā (Sī, Syā)                           | 100       |
| Tividhampi = Tividham cittam (Syā)                          | 130       |
| Tena = Teneva (Ka)                                          | 19        |
| Teneva = Tena $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                       | 158       |
| Temetukāmā = Temitukāmā (Syā, Ka)                           | 137       |
| [ Da ]                                                      |           |
| Dakkhiṇāvisuddhibhāvam = Dakkhiṇānam visuddhibhāvam (Syā)   | 153       |
| Dadeyyunti = Dajjāti (Sī)                                   | 174       |
| Dippati = Dibbati (Ka)                                      | 77        |
| Dīghavaṭṭalikā = Dīghavaṭṭulakā (Sī), Dīghavaṭṭakā (Syā)    | 32        |
| Dukkhassantakaro hoti = Dukkhassantam karoti (Syā, Ka)      | 63        |
| Duppadhamsit $\bar{a} = Appadhamsit\bar{a} (S\bar{\imath})$ | 23        |
| [ Dha - Na ]                                                |           |
| Dhammarajjadāyajjam = Dhammarajje dāyajjam (Syā),           |           |
| Dhammadāyajjam (Ka)                                         | 84        |
| $Dh\bar{a}tuto = Dh\bar{a}tuso (S\bar{i})$                  | 61        |
| Na karoti = Na samācarati (Sī, Syā)                         | 120       |
| Na passati = Passati (Syā)                                  | 203       |
| Na vañceyya = Na vambheyya (Syā)                            | 211       |
| Niyyātito = Niyyādito (Sī, Syā)                             | 95        |
| $Niyy\bar{a}so = N\bar{i}y\bar{a}so (S\bar{i})$             | 49        |

| Nānāpāṭhā                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Na ]                                                      |           |
| Niyojakoti = Viniyojakoti (Sī)                              | 11        |
| Nirodhetīti = Nippothetīti (Syā, Ka)                        | 6         |
| Nivatto = Nijjhatto (Syā)                                   | 59        |
| [ Pa - Pha ]                                                |           |
| Pamsukampi = Pamsukūlampi (Sī, Syā)                         | 144       |
| Pakkuthita = Vikkuthita ( $S\bar{i}$ )                      | 47        |
| Paggahaṇena = Paggaṇhanena maggaphalena (Sī)                | 203       |
| Paccāsīsamānā = Paccāsimsamānā (Sī, Syā)                    | 171       |
| Paccekabuddhasammukhato = Paccekabuddhe sammukhā (Syā)      | 112       |
| Pañcagativānanena = Pañcagativānena (Syā)                   | 128       |
| Pañcaṅgadasaṅga = Pañcaṅgaaṭṭhaṅga (Sī),                    |           |
| Pañcaṅgaaṭṭhaṅgadasaṅga (Syā)                               | 187       |
| Pañcavidhattaṁ viññāyati = Paccattaṁ paññapīyati (Sī),      |           |
| paññattam paññāpīyati (Syā)                                 | 18        |
| Paṭipajjissāmi = Paṭipajjāmi (Ka)                           | 116       |
| Paṭhamaṁ = Ekaṁ (Syā)                                       | 194       |
| Paṇḍantīti = Paṇḍentīti (Sī)                                | 104       |
| Pamajjantanam = Pamajjanam (Si), Pamajjamanam (Sya)         | 198       |
| Paritāpanamattameva = Paritāpentā (Syā)                     | 181       |
| Parissamena = Pariyāpannena (Ka)                            | 114       |
| Parūparodhavirahitam = Parapāṇūparodhavirahitam (Sī, Syā)   | 113       |
| Paharitakkhaṇe = Paharaṇakkhaṇe (Syā)                       | 19        |
| Pucchāniyāmakaraṇaṁ = Pucchāya ninnayakaraṇaṁ (Sī, Syā)     | 95        |
| Puññanidhivibhavam = Puññanidhibhogam (Syā)                 | 190       |
| Puññani = Puññanidhi (Syā)                                  | 191       |
| Puññaniyeva = Puññanidhiyeva hoti (Syā)                     | 191       |
| Pekkhana $\dot{m}$ = Pekkhana $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )      | 125       |
| Phaluppattinisedhako = Phaluppattinibandhako (Ka)           | 151       |
| Pheṇapupphuḷake = Pheṇabubbulake (Sī), Pheṇapubbuḷake (Syā) | 46        |
| Photita = Pothita (Ka)                                      | 145       |

| Nānāpāṭhā P                                                    | iṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| [ Ba ]                                                         |          |
| Balibaddhoti = Balivaddoti (Sī)                                | 91       |
| Bālavasantoti = Bālavassānoti (Syā)                            | 161      |
| [ Bha ]                                                        |          |
| Bhavatanhāchedo = Bhavatanhupacchedo (Sī, Syā)                 | 67       |
| Bhecchati = Chejjati $(S\overline{i})$                         | 72       |
| Bhedanamhi ca vayadhammam = Dhammamhi vayadhammī ca (Ka)       | 40       |
| [ Ma ]                                                         |          |
| Mahākosātakikosakasadise = Rattakosātakīkosakasadise (Syā, Ka) | 48       |
| Mithunabhūtam = Vidhānabhūtam (Sī, Ka)                         | 183      |
| Milātabakulapupphavaṇṇantipi = Milātaka-ākulipupphavaṇṇantipi  |          |
| (Sī, Ka)                                                       | 48       |
| Muggasūpyatam = Muggasuppatam (Sī, Syā)                        | 202      |
| Muṇḍāraṁ = Muddhāraṁ (Sī)                                      | 144      |
| Muttanti = Matthaluṅganti (Sī, Syā)                            | 29       |
| Mettākhyam mānasam = Mettāmānasam (Sī),                        |          |
| Mettāsamkhyam mānasam (Syā)                                    | 212      |
| $Modaka = Moraka (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                        | 106      |
| [ Ya ]                                                         |          |
| Yam vā tam = Yam vā pana tam (Sī)                              | 181      |
| Yam vuttam = Yam puṭṭham (Ka)                                  | 60       |
| Yathā gato = Yāthāvato (Sī, Ka)                                | 164      |
| Yathābhūtaguṇena = Yathābhūtañāṇena (Syā)                      | 197      |
| Yamassa = Yam imassa (Sī, Syā)                                 | 158      |
| $Y\bar{a}peti = Y\bar{a}ti (S\bar{i})$                         | 206      |
| Yāya = Yāya nivātavuttitāya (Syā)                              | 121      |
| $Y\bar{a}vadeva = Y\bar{a}va (S\bar{i}, Sy\bar{a})$            | 7        |
| Yena samantato = Yena samannāgato samantato (Syā)              | 145      |

247

| Nānāpāṭhā Piṭṭ                                                                                                                                                       | haṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Ra ]                                                                                                                                                               |       |
| Ratananti na sijjhati = Ratananti sijjhati (Sī, Syā)                                                                                                                 | 150   |
| Rattimuṭṭhānadessinā = Rattinuṭṭhānadassinā (Sī),                                                                                                                    |       |
| Rattim anuțțhanadassina (Sya)                                                                                                                                        | 117   |
| [ Va ]                                                                                                                                                               |       |
| Vatthuvijjam = Vatthuvijjam khettavijjam (Ka)                                                                                                                        | 202   |
| $V\bar{a} = Tu (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                                                                                                                           | 50    |
| $V\bar{a}yamitabba\underline{u}th\bar{a}nasa\tilde{n}\tilde{n}ite=V\bar{a}yamitabba\underline{y}utta\underline{u}th\bar{a}nasa\tilde{n}\tilde{n}ite~(Sy\bar{a},~Ka)$ | 67    |
| Viddhamsitarajam = Viddhastarajam (Sī)                                                                                                                               | 129   |
| Vivaṭekapassaṁ = Vivarekapassaṁ (Syā), Vivaraṁ ekaṁ passaṁ (Ka                                                                                                       | 41    |
| Visesatthappakāsato = Visesatthappakāsano (Syā)                                                                                                                      | 13    |
| Vissakammunā = Vissukammunā (Syā)                                                                                                                                    | 81    |
| Vihangavirutehi = Vihagavirutehi (Sī)                                                                                                                                | 94    |
| Vihatandhakāro = Hatavihatandhakāro (Syā),                                                                                                                           |       |
| Tirobhāvitandhakāro (Ka)                                                                                                                                             | 11    |
| Viharitukāmo = Vihātukāmo (Sī, Syā)                                                                                                                                  | 215   |
| Vīhaggamattam = Vīhimattam (Ka)                                                                                                                                      | 32    |
| Vuttamangalāni = Yathāvuttamangalāni (Ka)                                                                                                                            | 130   |
| $Vuttana\dot{m} = Vuttatthana\dot{m} (Si)$                                                                                                                           | 128   |
| Veṭhaka = Vedhaka ( $Sy\bar{a}$ )                                                                                                                                    | 38    |
| Vediyake = Vedisake (Ka)                                                                                                                                             | 127   |
| [ Sa ]                                                                                                                                                               |       |
| Sa cāyam = Svāyam (Syā)                                                                                                                                              | 121   |
| Sañciccātikkamanam = Sañciccānatikkamanam (Sī, Ka)                                                                                                                   | 159   |
| Sattārammaṇam = Satte ārabhanti (Sī, Ka)                                                                                                                             | 18    |
| Satikaporiso = Sādhikaporiso (Syā, Ka)                                                                                                                               | 184   |
| Sabbākārenāpi = Ādarenapi (Sī), Sabbādarenapi (Syā)                                                                                                                  | 29    |
| Sabbe = Na te sabbe $(Sy\bar{a})$                                                                                                                                    | 196   |
| Saddhāmattakena katassa = Saddhāmattakajanitassa (Syā)                                                                                                               | 127   |
| Samacita = Samupacita (Sī), Samapīta (Syā)                                                                                                                           | 193   |

| Nānāpāṭhā                                                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                                                                        |           |
| Samadhivāsita = Samādhivāsita (Syā)                                                           | 10        |
| Sampaṭiggahākāra = Sampaṭicchanākāra (Sī)                                                     | 85        |
| Samāpesi = Samādapesi (Ka)                                                                    | 140       |
| Samm $\bar{a} = Sama\dot{m} (S\bar{i})$                                                       | 176       |
| Sammā $\bar{a}gat\bar{a} = Sam\bar{a}gat\bar{a}$ (Sī, Syā)                                    | 176       |
| Samuppāditapīņito = Samuppāditapītiko (Sī)                                                    | 11        |
| Sarakkhepādīhi = Sarasatthādīhi (Sī)                                                          | 18        |
| Sātthakamevāti ce = Samānādhikaraṇabhāvoti ce (Syā)                                           | 8         |
| $S\bar{a}diyato = As\bar{a}diyitu\dot{m} (S\bar{i})$                                          | 26        |
| $S\bar{a}sana\dot{m} = Lekha\dot{m} (Sy\bar{a})$                                              | 137       |
| Sikkhāpetunti = Sikkhitunti (Sī, Syā)                                                         | 166       |
| Sītāharaṇādikathaṁ = Sītāharaṇādikaṁ bāhirakathaṁ (Syā)                                       | 99        |
| Sīlādiguņayuttam = Pañcasīlādiguņayuttam (Ka)                                                 | 149       |
| $S\bar{\imath}l\bar{a}disuddhiy\bar{a} = S\bar{\imath}lavisuddhiy\bar{a}$ ( $S\bar{\imath}$ ) | 216       |
| Suṭṭhu = Suṭṭhu $v\bar{a}$ (Sī, Syā)                                                          | 143       |
| Suttattayavasena = Suttantanayavasena (Ka)                                                    | 60        |
| Supupphitaggasākho = Suphussitaggasākho (Ka)                                                  | 161       |
| Subuddhipubbik $\bar{a}$ = Santuṭṭhipubbik $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                           | 118       |
| Suvaṇṇabhiṅkāraṁ = Suvaṇṇabhiṅgāraṁ (Syā)                                                     | 147       |
| Seyyathidam = Seyyathāpi (Sī, Ka)                                                             | 146       |
| So = Yo(Ka)                                                                                   | 145       |
| Sotthittha $\dot{m}$ = Sotthattha $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ , Ka)                                | 164       |
| Sopi = So hi (Ka)                                                                             | 155       |
| [ Ha ]                                                                                        |           |
| $Hi = Y\bar{a}ni (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                       | 146       |
| Hitasukhāgamapatthanāvasena = Hitasukhādhigamanapatthanāvase                                  | ena       |
| (Syā)                                                                                         | 211       |
| $Hiyyo = H\bar{i}yo (S\bar{i})$                                                               | 172       |

# Khuddakapāṭhaṭṭhakathāya

### Gāthāsūci

| Paṭhamapādā l            | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā Piṭṭ          | haṅkā |
|--------------------------|-----------|---------------------------|-------|
| Akkosam vadhabandhañca   | a 126     | Kodhaṁ vadhitvā na        |       |
| Ajjāpi tu abbocchinno    | 1         | kadāci socati             | 126   |
| Atthipute atthiputo      | 40        | Ko me vandati pādāni      | 96    |
| Atisītam ati-uņham       | 117       | Kosalānaṁ puraṁ rammaṁ    | 94    |
| Adāsi me akāsi me        | 180       | Khuddakānaṁ gambhīrattā   | 1     |
| Anayam nayati dummedho   | o 107     | Gahakāraka diṭṭhosi       | 3     |
| Anupubbavavatthane       | 3         | Cātuddiso appaṭigho ca    |       |
| Anekajātisamsāram        | 2         | hoti                      | 124   |
| Ayañca kho dakkhiṇā dina | nā 181    | Cittīkataṁ mahagghañca    | 143   |
| Allacammapațicchanno     | 35        | Ciraṁ jīvantu no ñātī     | 178   |
| Asādhāraṇamaññesaṁ       | 190       | Cetiyamhi ca saṁghe vā    | 188   |
| Ahu atītamaddhānam       | 125       | Taṁ taṁ atthamapekkhitvā  | 91    |
| Ārabhitvāna amatam       | 23        | Tagarañca palāsena        | 188   |
| Itthā dhammā anitthā ca  | 129       | Tañca kammaṁ kataṁ sādhu  | 109   |
| Imam khuddakapāṭhassa    | 216       | Tasmāhaṁ kātumicchāmi     | 1     |
| Uttamam vandaneyyanam    | 1, 216    | Tasmā hi taṁ amatamabbhut | a-    |
| Ulūko maņḍalakkhiko      | 127       | mariyakantaṁ              | 215   |
| Ekapuppham yajitvāna     | 189       | Tasmā hi ne namasseyya    | 115   |
| Ekampi ce pāṇamaduṭṭhac  | itto 141  | Tassānubhāvato khippaṁ    | 216   |
| Evam dadanti ñātīnam     | 175       | Tāya nam pāricariyāya     | 115   |
| Evampi atthakusalena     |           | Tāva tiṭṭhatu lokasmiṁ    | 216   |
| tathāgatena              | 215       | Tāvassunihito santo       | 186   |
| Eso nidhi sunihito       | 189       | Tirokuţţesu tiţţhanti     | 173   |
| Kinnu te akaram dhīro    | 108       | Te ca tattha samāgantvā   | 176   |
| Kinnu te akaram bālo     | 107       | Danto dantehi saha        |       |
| Kuṇapaṁ kuṇape jātaṁ     | 40        | purāṇajaṭilehi            | 171   |
| Kena kattha kadā kasmā   | 3         | Ditthe dhamme ca yo attho | 89    |

| Paṭhamapādā                  | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā Piṭ                        | ṭhaṅkā |
|------------------------------|-----------|----------------------------------------|--------|
| Dīghamajjhimasamyutta        | 2         | Yam Buddho bhāsati vācam               | 114    |
| Dhīram passe suņe dhīrar     | in 108    | Yato yato sammasati                    | 61, 69 |
| Natthi satto naro poso       | 61        | Yathā pubbuļakam passe                 | 70     |
| Na divā soppasīlena          | 117       | Yadā have pātubhavanti dha             | mmā 3  |
| Na pacchato na purato        | 99        | Yassa dānena sīlena                    | 187    |
| Nayam nayati medhāvī         | 108       | Yava Buddhoti nāmampi                  | 216    |
| Navanhārusatā honti          | 37        | Yekeci Buddham saranam                 |        |
| Navapesisatā mamsā           | 36        | gatāse                                 | 8      |
| Nidānasodhanam katvā         | 3         | Ye gahatthā puññakarā                  | 117    |
| Nidhi vā thānā cavati        | 186       |                                        | 3, 169 |
| Nimittato lakkhanato         | 60        | Yena vuttam yadā                       | 107.0  |
| Pakatiyā ca yam vajjam       | 13        | yattha 132,<br>Ye sattasaṇḍaṁ pathaviṁ | 197-8  |
| Paṭipāṭiyaṭṭhīni ṭhitāni koṭ |           | vijetvā                                | 141    |
| Payogangasamuṭṭhānā          | 13        | Yojetabbam tato yuttam                 | 14, 25 |
| Pahūte annapānamhi           | 174       | Yodha sītañca unhañca                  | 117    |
| Pāṇātipātapabhuti            | 13        | Yo sukham dukkhato adda                | 66     |
| Pāṇātipāto                   | 15        | Yo have balavā santo                   | 126    |
| adinnādānam                  | 120       | Rājato vā duruttassa                   | 185    |
| Pūtimaccham kusaggena        | 106       | Vacasā manasā ceva                     | 31     |
| Bālam na passe na suņe       | 107       | Vaṇṇayanto samuṭṭhānaṁ                 | 76     |
| Brahmāti mātāpitaro          | 155       | Vatthu kālo ca okāso                   | 20     |
| Bhagavāti vacanam settha     |           | Vināsayati assaddham                   | 89     |
| Bhagī bhajī bhāgī vibhatta   |           | Vuddhim vepullatam pattam              |        |
| Bhaggarāgo bhaggadoso        | 92        | Vuttam yena yadā yasmā                 | 76     |
| Bhāgyavā bhaggavā yutto      |           | Satehi pañcahi katā                    | 84     |
| Bhāsitvā nidhikandassa       | 183       | Saddhammabahumānena                    | 1      |
| Bhedābhedam phalancāpi       |           | Sa devalokā cavitvā                    | 127    |
| Bhoge samharamānassa         | 117       | Sabbadānam dhammadānam<br>jināti       | 118    |
| Mattāsukhapariccāgā          | 168       | Sabbadā sabbūpakaranam                 | 94     |
| Mayi cittam pasādetvā        | 127       | Sabbe dhammā anattāti                  | 65     |

Gāthāsūci 251

| Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā           | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| Sabbe saṅkhārā aniccāti | 64        | Subhāsitam uttamamāhu |           |
| Sabbe sankhārā dukkhāti | 66        | santo                 | 114       |
| Samavāye khaņe kāle     | 89        | Selo yathā ekagghano  | 129       |
| Sādhāraṇānam sabbesam   | 13        | So ñātidhammo ca ayaṁ |           |
| Suññāgāram paviṭṭhassa  | 61        | nidassito             | 182       |